
القلق.. القلق..دراماتورجيا  دراماتورجيا 
الانكسار زمن  فى  المسرح  الانكسار  زمن  فى  المسرح   

أمر«.. ولى  أمر«..»استدعاء  ولى  »استدعاء 
لتمزقها مرآة  الشخصية  تصبح  عندما  لتمزقها  مرآة  الشخصية  تصبح  عندما   

العدد ٩٦٤

أسبوعية تصدر عن الهيئة العامة لقصور الثقافةأسبوعية تصدر عن الهيئة العامة لقصور الثقافة

السنة الثامنة عشرة

رئيس مجلس الإدارةرئيس مجلس الإدارة

اللواء خالد اللباناللواء خالد اللبان
رئيس التحريررئيس التحرير

محمد الروبىمحمد الروبى

الإثنين ١٦ فبراير ٢٠٢٦

السمعية السمعيةالأفعال  الأفعال 
الاستماع وفينومينولوجيا  المسرح  الاستماع  وفينومينولوجيا  المسرح   



العدد ٩٦٤

  
ن

يي
رح

س
م

 ال
ل

 ك
دة

ري
ج

33

١٦ فبراير ٢٠٢٦

متابعات

زكي: الثقافة..د.جيهان  وزيرةً 
المصري  الإنسان  وبناء  الثقافة  بملف  خاصًا  اهتمامًا  يولي  الرئيس 

الدكتورة  تقف  والتجديد،  بالحراك  يتسم  ثقافي  مشهد  في 

جيهان زكي، كواحدة من أبرز الأسماء التي جمعت بين العمل 

وهي  العربي،  والعالم  مصر  في  الثقافي،  والدبلوماسي  الأكاديمي 

تعزيز  في  واضحة  بصمة  تركت  التي  الشخصيات  من  واحدة 

الحوار بين الثقافات.

الرئيس  أمام  الدستورية  اليمين  تؤدي  زكي  جيهان  الدكتورة 

السيسي

وأدت الدكتورة جيهان زكي اليمين الدستورية أمام الرئيس عبد 

الفتاح السيسي، رئيس جمهورية مصر العربية، الأربعاء الماضي 

11 فبرير الجاري  لتتولى مهام منصب وزيرة الثقافة المصرية، 

خلفًا للدكتور أحمد فؤاد هنو.

عن  الثقافة  وزيــرة  أعربت  الدستورية،  اليمين  أداء  وعقب 

السيسي  الفتاح  عبد  الرئيس  لفخامة  وتقديرها  شكرها  خالص 

الوزراء،  مجلس  رئيس  مدبولي،  مصطفى  وللدكتور  ثقته،  على 

وبناء  الثقافة  بملف  خاصًا  اهتمامًا  يولي  الرئيس  أن  مؤكدة 

البناء على ما  الإنسان المصري، مشيرة إلى حرصها على مواصلة 

على  المصري  الثقافي  الحضور  وتعزيز  السابقون،  الوزراء  حققه 

كما  لمصر،  الحضاري  الرصيد  من  والاستفادة  الدولية،  الساحة 

شددت على أهمية التعاون مع مختلف الوزارات والمؤسسات 

في  الثقافية  الأنشطة  نطاق  وتوسيع  الإنسان،  ببناء  المعنية 

الأقاليم، من خلال استراتيجية متكاملة تحقق العدالة الثقافية 

والانتشار الفعّال في إطار رؤية مصر م2030.

لتحقيق  متكاملة  استراتيجية  الثقافة:  وزيرة 
المصري  الحضور  وتعزيز  الثقافية  العدالة 

المعنية الجهات  مع  بالتعاون  دوليًا 
الثقافة وزيرة  رحلة  في  محطات 

وأكاديمي متميز في  الدكتورة جيهان زكي بسجل مهني  وتتمتع 

مجالات الثقافة والتراث والآثار على المستويين المحلي والدولي، 

وجمعت بين العمل الأكاديمي والدبلوماسي والإداري والبرلماني، 

الثقافية،  القضايا  وخدمة  العام  العمل  في  دورها  جانب  إلى 

لدعم  استراتيجية  ورؤية  عامًا،   35 من  لأكثر  الممتدة  وخبرتها 

الهوية الثقافية المصرية وتعزيز حضورها عالميًا. 

أول سيدة تتولى رئاسة الأكاديمية المصرية للفنون بروما

بالبرلمان  النواب  وعُيِّنَت بقرار رئيس الجمهورية عضوًا بمجلس 

رئاسة  وتولت  الخارجية،  العلاقات  بلجنة  وعضوة  المصري 

الأكاديمية المصرية للفنون بروما، وكانت أول سيدة تتولى هذا 

وباحثة  المصرية،  للحضارة  أستاذة  عملها  جانب  إلى  المنصب، 

السوربون  بجامعة   )CNRS( العلمية  للبحوث  القومي  بالمركز 

بباريس منذ عام 2019.

مناصب وإنجازات

وعلى مدار مسيرتها المهنية، تولت عددًا من المناصب القيادية 

والآثار،  والخارجية،  والثقافة،  العالي،  التعليم  بوزارات:  البارزة 

وساهمت في إدارة الملفات الثقافية ذات البعد الدولي، وابتكار 

قنوات غير تقليدية للحوار بين مصر والغرب، من خلال خبرتها 

في الدبلوماسية الثقافية والعمل المؤسسي.

وكان للدكتورة جيهان زكي إسهام بارز في إدارة قطاع المنظمات 

صندوق  ورئاسة  للآثار،  الأعلى  بالمجلس  والمؤتمرات  الدولية 

إنقاذ آثار النوبة، فضلً عن عملها مستشارةً لمنظمة اليونسكو 

للأكاديمية  ورئاستها  بالقاهرة،  الإقليمي  والمكتب  بباريس 

2019م،  إلى  م   2012 من  الفترة  خلال  بروما  للفنون  المصرية 

حيث قادت المؤسسة في مرحلة دقيقة من تاريخ مصر المعاصر 

بكفاءة واقتدار، وتمكنت من تعزيز الحضور الثقافي المصري في 

أوروبا والدفاع عن الصورة الحقيقية للثقافة المصرية.

النشأة التعليم

مصر  بحي  1966م  يوليو   4 في  زكي  محمد  جيهان  ــدت  وُل

القلب  بمدرسة  المبكر  تعليمها  وتلقت  بالقاهرة،  الجديدة 

المقدس، ثم التحقت بكلية السياحة والفنادق بجامعة حلوان، 

امتياز  بتقدير  المصريات  علوم  بكالوريوس  حيث حصلت على 

عام  الماجستير  درجــة  ثم  م1987،  عــام  الــرف  مرتبة  مع 

1993م، قبل أن تُوفد في بعثة حكومية إلى جامعة ليون «لوبي 

لومير» بفرنسا، لتحصل على درجة الدكتوراه في علوم المصريات 

عام 2000 م بدرجة امتياز مع توصية بالنشر.

بجامعة  التدريس  هيئة  إلى  انضمت  إلى مصر،  عودتها  وعقب 

والدين  «الحضارة  مقررات:  بتدريس  قامت  حيث  حلوان، 

على  إشرافها  جانب  إلى  الفن»،  و«تاريخ  القديمة»  مصر  في 

الجامعات  من  عدد  مع  بالتعاون  والدكتوراه  الماجستير  برامج 

الأوروبية.

بدأ العمل  بالجهاز الحكومي المصري

المصري  الحكومي  بالجهاز  العمل  زكي  الدكتورة جيهان  وبدأت 

عام 1988م، كمعيدة بكلية السياحة والفنادق، ثم تدرجت في 

السلم الأكاديمي حتى درجة أستاذ في علوم المصريات

حصلت على عضوية المجمع العلمي المصري، أقدم هيئة علمية 

لإسهاماتها  تقديراً  الحياة  مدى  تمنح  عضوية  وهي  مصر،  في 

العلمية.

التنفيذي لمنظمة «الإيكروم» لحفظ  و مثلت مصر في المجلس 

 ،2013 نوفمبر  في  بعضويته  وفــازت  العالمي،  الــراث  وصون 

لتفعيل  اليونسكو  منظمة  لدى  الثقافة  وزارة  تمثيل  إلى  إضافة 

اتفاقيتي دعم التنوع الثقافي الموقعتين عام 2005.

أوسمة وتكريمات

الأوسمة  من  العديد  على  زكي  جيهان  الدكتورة  وحصلت 

الطبقة  من  «فــارس»  وسام  بينها:  من  الدولية،  والتكريمات 

 Chevalier« الوطنية من جمهورية فرنسا عام 2009، ووسام

الشرف  جوقة  ووسام   ،»de l’Ordre National du Mérite

وجائزة   ،2025 عام  ماكرون  إيمانويل  الفرنسي  الرئيس  من 

الإبداع الفني العربي من جامعة الدول العربية كشخصية العام 

الشرف  إلى جانب عضوية  الإيطالية،  البرونزية  والوردة   ،2022

في المعهد الألماني للآثار، وعضوية المجمع العلمي المصري.

امرأة حول  اليونسكو عام 2015 ضمن 70  اختارتها منظمة  و 

العالم، بمناسبة مرور 70 عامًا على تأسيسها، تقديراً لإسهاماتها 

في المجالات الاجتماعية والإنسانية والثقافية، ودورها في ترسيخ 

مبادئ التسامح والسلام والحوار الثقافي.

 همت مصطفى



    

ن
يي

رح
س

م
 ال

ل
 ك

دة
ري

ج

١٦ فبراير ٢٠٢٦العدد ٩٦٤

4 متابعات

الـ57..  للدورة  للكتاب  الدولى  القاهرة  معرض 
السقا صلاح  الراحل  المسرحى  المخرج  تكرم  رومانيا   

فى أيامه الأخيرة، شهد معرض القاهرة الدولى للكتاب، للدورة 

السابعة والخمسين لعام 2026، تكريم دولة رومانيا »ضيف 

فن  رائد  السقا،  صلاح  الراحل  المسرحى  للمخرج  الشرف« 

العرائس فى مصر، وذلك خلال ندوة الاحتفاء بشخصية صلاح 

السقا بالقاعة الدولية فى بلازا 2، وجاء ذلك بحضور نخبة من 

الأدباء والمسرحيين ورواد معرض الكتاب.

تجربة صلاح السقا جسر للتواصل بين مصر ورومانيا

صلاح  المسرحى  المخرج  ابنة  السقا،  صلاح  فاطمة  وتسلّمت 

السقا، الجائزة التى قدّمها لوفيو لوكاشى، عميد كلية الفنون 

من  جزءًا  كان  الذى  الكبير  للمخرج  تقديراً  بوخارست،  فى 

جسر التواصل بين مصر ورومانيا.

تكريم المخرج صلاح السقا

بالقاهرة،  رومانيا  سفيرة  تودرين،  أوليفيا  الندوة  فى  وشارك 

القاهرة  لمسرح  السابق  الرئيس  نور،  محمد  والمخرج 

للعرائس، ومليكة، حفيدة المخرج المسرحى صلاح السقا.

يكون  بأن  سعادتها  عن  بالقاهرة  رومانيا  سفيرة  وأعربت 

الحدث الختامى لدولة ضيف الشرف رومانيا بمعرض القاهرة 

صلاح  المخرج  تكريم  هو  الـ57  دورته  فى  للكتاب  الدولى 

الفنان  مسيرة  من  جزءًا  رومانيا  كون  أهمية  مؤكدة  السقا، 

المصرى الكبير، ومساهمتها فى نقل فن العرائس إلى مصر.

بين  تجمع  كانت  بالفن  والدى  علاقة  السقا:  صلاح  فاطمة 

المسئولية والإبداع

كانت  بالفن  والدها  علاقة  أن  السقا  صلاح  فاطمة  وأكدت 

بفن  اهتمامه  أن  إلى  مشيرة  والإبداع،  المسئولية  بين  تجمع 

العرائس بدأ من القاهرة ولكنه تطوّر فى رومانيا، حيث نجح 

هناك فى تكوين صداقات حقيقية استمرت حتى بعد عودته 

إلى مصر.

الأقرب  الصديق  كان  فاليرو  الرومانى سيميونى  السقا:  فاطمة 

لصلاح السقا

فاليرو  سيميونى  الرومانى  الفنان  أن  السقا  فاطمة  وأوضحت 

عودته  وبعد  رومانيا،  فى  السقا  لصلاح  الأقرب  الصديق  كان 

إلى مصر وإنشاء مدرسة عرائس جديدة استعان به السقا فى 

التأسيس والتدريب، واستمرت صداقتهما حتى وفاته.

حوار صادق عن الفن والحياة

حوار  على  أقيمت  العرائس  بفن  والدها  علاقة  أن  وأضافت 

صادق عن الفن والحياة، مشيرة إلى أن ندوة اليوم تؤكد أن 

ذكرى صلاح السقا الفنية ما زالت حاضرة.

من  مصر  إلى  عاد  السقا  صلاح  أن  السقا  فاطمة  وأوضحت 

بتدريب  قام  العرائس،  بفن  مهتم  ومعلم  كفنان  رومانيا 

عديدة،  مصرية  مناصب  وشغل  الفنانين،  من  كاملة  أجيال 

وقدم عروضه الفنية المشرفة على مستوى عالمى، وحصل على 

العديد من الجوائز. 

بالنسبة لوالدها صلاح السقا كان الإنسان  وأكدت أن الأهم 

والأثر والسيرة الممتدة، مشيرة إلى أن آخر تكريم له كان على 

فاروق  الأسبق  الثقافة  العرائس بحضور وزير  خشبة مسرح 

حسنى.

لمسرح  السابق  الرئيس  نور،  محمد  المخرج  أكد  كلمته،  وفى 

العرائس فى  رائد فن  السقا يعد  للعرائس، أن صلاح  القاهرة 

زالت  ما  التى  والعروض  المسرحيات  من  العديد  وله  مصر، 

»الليلة  أوبريت  مقدمتها  وفى  المصرية،  الذاكرة  فى  محفورة 

الكبيرة«

و أعرب لوفيو لوكاشى، عميد كلية الفنون فى بوخارست، عن 

الندوة، مشيدًا بدور  بالتواجد فى مصر والمشاركة فى  سعادته 

مصر،  إلى  العرائس  فن  نقل  فى  السقا  صلاح  الكبير  المخرج 

وشدد على أهمية تعزيز التعاون الفنى والثقافى بين البلدين، 

الشعبين  بين  والترابط  التعاون  جسور  من  جزءًا  باعتبارها 

المصرى والرومانى.

صلاح السقا رائد فن العرائس

بمصر،  العرائس  تحريك  فن  رائد  السقا  صلاح  الكبير  المخرج 

العالم  فى  العرائس  مسارح  ومقدمى  مؤسسى  أبرز  أحد  هو 

التى  للعرائس  العروض   من  العديد  خرج  قدم  العربى، 

أوبريت  ويعد  المصرية،  الشعبية  الحياة  ملامح  جسدت 

الشعبية  الموالد  أجواء  خلالها  صور  التى  الكبيرة«  »الليلة 

بشخصياتها المتنوعة، واحدة من أبرز نجاحاته.

البداية والانطلاقة

محافظة  أجا،  بمركز  1932م  مارس   11 فى  السقا  صلاح  ولد 

الدقهلية، وتخرج  فى كُلِّيَّة الحقوق بجامعة عين شمس، عمل 

التحق  ذلك  عام، وخلال  عن  تزيد  لا  قصيرة  لفترة  بالمحاماة 

الروحى  الأبّ  يد  على  العرائس  فن  لتعليم  تدريبية  بدورة 

»سيرجى  والخبير  العالمى  الفنان  العالم  فى  العرائس  لفنانى 

أورازوف«.

فترة  خلال  للعرائس  شكوكو  مسرح  لفرقة  »السقا«  انضم 

دراساته الجامعة مع الفنانين حمدى أحمد، ويوسف شعبان، 

والسيد راضى، وقدموا معا عدة مسرحيات أهمها: »السندباد 

البحري« تأليف فتحى قورة وألحان محمود الشريف، وعلى 

دى  »الكونت  وقدم  مخرجًا،  السقا  صلاح  وكان  إسماعيل، 

يخ« 1962 م. مونت شكوكو« 1961م، »شكوكو فى كوكب المرِِّ

وتخصص  المسرحى  الإخراج  دبلوم  على  يحصل  السقا  صلاح 

فن العرائس من رومانيا

على  هناك  من  رومانيَا ليحصل  إلى  بعدها  وسافر»السقا« 

إلى  عاد  ثم  العرائس،  فن  وتخصص  المسرحى  الإخراج  دبلوم 

مصر ليحصل على درجة الماجستير من المعهد  العالى للسينما 

قسم إخراج، بأكاديمية الفنون، عام 1969م.

مسرحيات  لثلاث عقود متتالية



العدد ٩٦٤

  
ن

يي
رح

س
م

 ال
ل

 ك
دة

ري
ج

55

١٦ فبراير ٢٠٢٦

متابعات

مسرحية  عروض  الفنية  رحلته  فى  أيضًا  »السقا«  وقدم 

الصياد«،  »حسن  سعدون«،  الوزير  »حلم  منها..  للعرائس 

»السقا«  البرلمان«، »خرج ولم يعد«، قدم  »الأطفال يدخلون 

فى الستينيات بالقرن الماضى، أهم وأشهر مسرحيات العرائس 

تاريخ  فى  العرائس  مسرح  أيقونة  الكبيرة«  »الليلة  أوبريت 

الفن مصر وعالمنا العربى.

عروضًا  العشرين  القرن  السبعينيات  فى  »السقا«  وأخرج 

أشعار  من  دندش«،  وتابعه  صحصح  »مقالب  منها:  أخرى 

تأليف  على«  »أبو  الأبنودى،  عبدالرحمن  العامية  شاعر 

»عقلة  حسن«،  الشاطر  و»عودة  حجاب،  سيد  الشاعر 

وحوار   شاكر،  إيهاب  تأليف  العجيب«،  »الديك  الصباع«، 

سمير  تأليف  من  سقا«  و»حكاية  جاهين،  صلاح  الشاعر 

»صحصح  يس  الدين  نور  المؤلف  رائعة  أخرج  الباقى،  عبد 

المصحصح« فى موسم 1987/ 1988م.

مناصب إدارية مهمة

ومنها  تولاها  التى  الإدارية  المناصب  كل  فى  »السقا«  نجح 

طويلة  لسنوات  العرائس،  لمسرح  القاهرة  فِرقَْة  عام  مدير 

والفنون  والموسيقى  للمسرح  القومى  المركز  ورأس  متتالية، 

الفنى للمسرح لمدة ثلاثة  البيت  الشعبية وأيضًا تولى رئاسة 

أعوام تقريبًا خلال الفترة من 1988 إلى 1990م

إبداع فنى خارج الحدود

فى  للعرائس  مسارح  وإنشاء  تأسيس  فى  »السقا«  ساهم 

قطر،  الكويت،  »سوريا،  منها  العربية  الدول  من  العديد 

البحوث  من  العديد  وقدم  وغيرهم«،  والعراق  وتونس، 

من  أصبحت  والتى  العرائس«  فن  »تاريخ  حول  والدراسات 

بالمعاهد  المتخصصة  الأقسام  طلاب  على  المقررة  المناهج 

العرائس،  فن  تدرس  التى  الفنية  التربية  وكليات  الفنية، 

وتحريكها.

وتزوج صلاح السقا من »نادية« ابنة الفنان عبده السروجى 

أصبح نجما وممثلً معروفًا فى  السقا  فاطمة وأحمد  وأنجب 

والمميزة  الكثيرة  ومشاركاته  بصمته  له  والعربى  المصرى  الفن 

بالدراما المصرية فى المسرح والسينما والتليفزيون.

رحيل وأثر باقٍ

رحل المتفرد صلاح السقا عن عالمنا فى مثل هذا اليوم، صباح 

السبت 25 سبتمبر 2010م متأثراً بهبوط فى القلب وقصور فى 

وذاكرة  يزول فى وجداننا  لن  الذى  أثره  تاركًا  الكلى،  وظائف 

الجمهور المصرى والعربى.

»الليلة الكبيرة«.. الفن الخالد

وقدم  أنتج  ما  أشهر  وهو  غنائى  أوبريت  الكبيرة«..  »الليلة 

ومظاهر  ملامح  للجمهور  ويقدم  مصر،  فى  العرائس  مسرح 

المولد الشعبى من خلال شخصياتنا بالشارع المصرى وبطقس 

معلن  المصوراتى،  الحمص،  بائع  »الأراجوز،  منهم  المولد  هذا 

المعلم،  القهوجى،  البخت،  بائع  المنشد  الفلاح،  السيرك، 

العمدة، الراقصة، مدرب الأسود، الأطفال«.

مبدعو »الليلة الكبيرة«

شيخ  ألحان  جاهين،  صلاح  كلمات  من  الكبيرة«  »الليلة 

ديكور:  شاكر،  ناجى  دكتور  عرائس  مكاوى،  سيد  الملحنين 

وأخرجها  السقا  صلاح  المسرحى  والإخراج  كامل  مصطفى 

للتليفزيون محمود بيومى.

أصوات  من  نخبة  الأوبريت  ومطربو  فنانو  الأوبريت  وقدم 

مكاوى،  »سيد  ومنهم  والخالد  الجميل  الفن  زمن  فى  مصر 

شفيق جلال، عبده السروجى، محمد رشدى، حورية حسن، 

إسماعيل شبانة، شافية أحمد، ومشاركة بصوت وأداء الشاعر 

صلاح جاهين.

من  مايو   1 فى  الأولى  للمرة  الكبيرة«  »الليلة  أوبريت  عُرض 

ألوان«  الثامنة  »الوحدة  تنفيذ  من  التصوير  1961م،  عام 

بالتليفزيون المصرى فى مطلع الثمانينيات بالقرن الماضى.

أيقونة فنية من هُوِيَّة مصر

كعلامة  تقديمها  منذ  معنا  الكبيرة«  »الليلة  أوبريت  عاش 

أيامنا  حتى  والثقافية،  الفنية  الغالية  هُوِيَّة مصرنا  فى  مميزة 

فنانى  من  متعاقبة  أجيال  بتحريك  للجمهور  يقدم  زالت  وما 

الثقافة،  بوزارة  للمسرح  الفنى  بالبيت  العرائس  مسرح 

العديد من الحفلات والفعاليات الثقافية والفنية، كما يقدم 

الأوبريت بأغانيه وطقسه من قبل العديد من الفرق الأخرى 

المستقلة بمعالجات منها بالرقص الحديث ومن خلال مدارس 

المسرح الحديثة.

معرض الكتاب حدث ثقافى ينتظره الجميع

والخمسين  السابعة  الدورة  فعاليات  أن  بالذكر  الجدير  من 

بمركز  أقيمت   2026 لعام  للكتاب  الدولى  القاهرة  لمعرض 

 21 من  الفترة  فى  الخامس،  بالتجمع  الدولية  للمعارض  مصر 

ينايبر إلى 3 فبراير الجارى، وسط برنامج ثقافى وفكرى متنوع 

يعكس مكانة المعرض كأحد أبرز المحافل الثقافية فى المنطقة.

الدورة«،  »شخصية  محفوظ  نجيب  الكبير  الأديب  واختير 

إثراء  فى  المحورى  ودوره  الخالدة  الأدبية  بقيمته  احتفاءً 

الرواية العربية، فيما اختير الفنان الكبير محيى الدين اللباد 

شخصية معرض كتاب الطفل، تقديراً لمسيرته الرائدة فى عالم 

رسوم الأطفال.

شعار ملهم ومشاركة دولية متميز

آفاقًا  يفتح  بما  الدورة،  شرف  ضيف  رومانيا  دولة  ومثلت 

»من  شعار  الـ57  الدورة  ورفعت  الثقافى،  للتبادل  جديدة 

التى  المقولة  وهى  قرونًا«،  يتأخر  ساعة  القراءة  عن  يتوقف 

بوصفها  القراءة  قيمة  وتؤكد  محفوظ  نجيب  فلسفة  تجسد 

ركيزة أساسية للتقدم والوعى.

مسبوقة،  وغير  واسعة  مشاركة  العام  هذا  المعرض  وشهد 

فعالية  و400  دولة،   83 من  نشر  دار   1457 نحو  بمشاركة 

يعكس  ما  العالم،  أنحاء  مختلف  من  توقيع،  حفل  و100 

المكانة الدولية التى يحظى بها المعرض بوصفه منصة ثقافية 

جامعة للناشرين والمثقفين والقراء.

برنامج ثقافى متنوع

الثقافية  الفعاليات  من  ثرية  باقة  المعرض  برنامج  وتضمن 

وأمسيات  ومحاضرات،  فكرية،  ندوات  تشمل  والأدبية، 

متنوعة،  وإبداعية  فكرية  وفعاليات  فنية،  ومعارض  ثقافية، 

المفكرين والكتّاب، إلى جانب ورش عمل  ولقاءات مع كبار 

والشباب،  للأطفال  موجهة  تفاعلية  وأنشطة  متخصصة، 

وصلت لأكثر من 200 ندوة وفعالية ثقافية وفنية، وذلك فى 

دور  وتعزيز  الثقافى  الوعى  ببناء  الثقافة  وزارة  اهتمام  إطار 

القراءة لدى مختلف الفئات العمرية.

للكتاب واحدًا من أعرق وأكبر  وَلّي  الدُّ القاهرة  ويعد معرض 

يستقطب  حيث  وإفريقيا،  العربى  العالم  فى  الكتب  معارض 

سنويًا مئات دور النشر المحلية والعربية والدولية، إضافة إلى 

التعليمية،  والهيئات  الثقافية  المؤسسات  مشاركة واسعة من 

الكتّاب  تجمع  كبرى  وفكرية  ثقافية  منصة  المعرض  ويمثل 

الثقافة  ينتظرها عشاق  تظاهرة سنوية  والقراء فى  والمبدعين 

والمعرفة.

المنظمة  الجهة  للكتاب،  العامة  المصرية  الهيئة  خلال  ومن 

التنظيمية  البنية  الدورة الأخيرة تطويراً فى  للمعرض، شهدت 

مع  يتماشى  بما  والجمهور،  للعارضين  المقدمة  والخدمات 

فى  الثقافية  العواصم  أهم  من  كواحدة  القاهرة  مكانة 

المنطقة. 

همت مصطفى



    

ن
يي

رح
س

م
 ال

ل
 ك

دة
ري

ج

١٦ فبراير ٢٠٢٦العدد ٩٦٤

6 متابعات

النار«.. »جبل 
المصرية بالهوية  التراث  يجمع  مسرحى  عرض   

 ،2026/2025 الجديد  المسرحى  الموسم  فعاليات  ضمن 

اللبان،  خالد  اللواء  برئاسة  الثقافة،  لقصور  العامة  للهيئة 

يواصل إقليم القاهرة الكبرى وشمال الصعيد حضوره الثقافى 

سويف،  بنى  ثقافة  قصر  لفرقة  النار«  »جبل  عرض  عبر 

بدر  أسامة  للكاتب  أقنعة(  بلا  )الغرباء  نص  من  مأخوذ 

وإخراج أسامة محمود، يقدم العرض برعاية الإدارة المركزية 

والإدارة  الشافعى،  أحمد  الفنان  برئاسة  الفنية،  للشون 

بنى  ثقافة  وفرع  الوزير  سمر  لمديرتها  للمسرح  العامة 

سويف، برئاسة الكاتب أحمد حلمى.

الواقع  يلامس  مسرحى  نص  النار«  »جبل  محمود:  أسامة 

المصرى

التى  الأولى  الفكرة  )إن  محمود:  أسامة  المخرج  يقول 

الوضع  مع  المباشر  تماسّه  هى  النص  هذا  أختار  جعلتنى 

الحالى فى مصر، وتحديدًا فكرة تأصيل الهوية المصرية. فمن 

المصرى  الشعب  يصبح  الأزمات،  أوقات  وفى  المنطلق،  هذا 

هو  المسرحى  النص  فيه  يدور  الذى  فالعصر  جنودًا.  كله 

الإنجليز  من  مجموعة  تقتحم  حيث  العشرين،  القرن  أوائل 

قرية ما للاستيلاء على منجم، دون أن يحدد النص نوع هذا 

المنجم. فالغرض الأساسى للإنجليز ليس الحرب، بل استغلال 

موارد مصر، إذ من المعروف منذ القدم أن مصر هى خزائن 

الأرض، وتدور الأحداث كلها داخل هذه القرية(.

للتأويل،  قابلة  مادة  أنه  على  النص  مع  )أتعامل  ويكمل: 

تأصيل  وهى  عليها،  أعمل  التى  للرؤية  ملائًما  يكون  بحيث 

واستشراف  والحاضر  الماضى  فهم  خلال  من  المصرية  الهوية 

وهى  النص،  إلى  جديدة  شخصية  أضفتُ  وقد  المستقبل. 

ترمز  بطاحونة  بيدها  تتمسك  إذ  الفكرة،  هذه  تؤكد  سيدة 

التاريخ، كما تؤكد أن  إلى الخير الذى تقدمه مصر منذ فجر 

بالتنظير كما يحدث  العمل قد بدأت، وليس الاكتفاء  ساعة 

عبر وسائل التواصل الاجتماعى(.

العمل  بداية  فى  للارتجال  واسعة  مساحة  )أمنح  ويوضح: 

فئة  لدى  خاصة  النص،  أحداث  جمود  فك  بهدف  الفنى، 

الإيقاعات داخل  بناء  إلى  الشباب. وإلى جانب ذلك، أسعى 

ثابت  بإيقاع  الالتزام  عدم  أى  التنوع،  خلال  من  المشاهد 

إيقاع  بوجود  يوحى  قد  المسرحى  العرض  أن  رغم  للعرض، 

واحد مسيطر، وهو الإيقاع الخطابى، لكنى أحرص على كسره 

عبر تنويع الإيقاعات داخل العمل(.

قد  فالنص  الجاهزة؛  التصنيفات  كسر  إلى  )أسعى  ويضيف: 

خلال  لكننى  واحدة،  فنية  مدرسة  من  للإخراج  قابلً  يبدو 

البروفات أعمل على توظيف أكثر من مدرسة إخراجية. وقد 

بالعرض،  الخاصة  السينوغرافيا  بناء  على  أيضًا  ذلك  انعكس 

إذ توجد خلفية ثابتة للجبل والبيوت، بينما تحدث المشاهد 

الاستخدامات  متعدد  الديكور  جعلت  لذلك  المنجم،  داخل 

وقابلً لفك وإعادة التركيب(.

كمخرج،  تجربتى  إلى  الكثير  العرض  هذا  )يضيف  ويختتم: 

حيث أسعى من خلاله إلى تعريف الجيل الجديد بالموروث 

هذا  فى  المسرح  ليصبح  وخفيف،  بسيط  بأسلوب  الصعيدى 

العرض حالة ذهنية تُثير العديد من التساؤلات المهمة التى 

أحاول طرحها بوعى(.

والتعرف  الصعيدى  التراث  بين  الشخصية  بناء  أحمد:  أنواع 

على الابعاد 

تقول الممثلة أنوار أحمد: )أقوم بتمثيل دور الحاجة عابدة، 

وتلقى  الفواصل  فى  تظهر  إذ  مصر؛  إلى  ترمز  شخصية  وهى 

القادم. وقد  الحدث  رباعيات، تكشف كل رباعية منها عن 

بدأتُ فى بناء ملامح الشخصية اعتمادًا على معرفتى ببعض 

الاجتماعية  الأبعاد  جانب  إلى  المصرى،  الصعيد  فى  التقاليد 

ما  السن،  فى  كبيرة  سيدةً  بوصفها  للشخصية،  والنفسية 

يستوجب إظهار قوة شخصيتها المستمدة مما رأته وعاشته 

فى حياتها. وحتى على مستوى مخارج الحروف، كانت تفكر 

فى كل كلمة قبل نطقها، وقد ساعدنى فى بناء هذه الشخصية 

الأستاذ أسامة محمود(.

الالتزام  واجهتنى  التى  التحديات  أصعب  )من  وتكمل: 

باللهجة الصعيدية، فضلً عن التنقل بين الحالات الشعورية 

ومن  الجدية.  لحظات  إلى  القوة  مشاعر  من  المختلفة، 

التحديات  هذه  تجاوز  إلى  أسعى  بالبروفات،  الالتزام  خلال 



العدد ٩٦٤

  
ن

يي
رح

س
م

 ال
ل

 ك
دة

ري
ج

77

١٦ فبراير ٢٠٢٦

متابعات

وتحقيق الأداء المطلوب(.

تقديم كل  إلى  أسامة  الأستاذ  الحقيقة، يسعى  وتختتم: )فى 

ما هو أفضل داخل البروفات من أجل خروج عرض احترافى، 

ينطلق  إذ  ضرورى،  أمر  الإخراجية  برؤيته  الالتزام  فإن  لذا 

هذا النص من سؤال جوهري: أين تقف مصر الآن؟(.

والبعد  الهامش  بين  العمدة  خادم  سالم  بدر:  أسامة  يوسف 

الإنسانى

خادم  سالم،  بدور  )أقوم  بدر:  أسامة  يوسف  الممثل  يقول 

لكنها  هامشية،  ظاهرها  فى  تبدو  شخصية  وهى  العمدة، 

مهمة.  اجتماعية  ودلالات  إنسانية  أبعادًا  داخلها  تحمل 

خيالى  على  بالاعتماد  الشخصية  ملامح  بناء  فى  بدأتُ 

خلفية  تكوين  محاولً  للنص،  الأولى  القراءة  أثناء  الشخصى 

متكاملة لها، سواء على المستوى النفسى أو الاجتماعى، لفهم 

شخصية  تمثلها  التى  وبالسلطة  بمحيطها  وعلاقتها  دوافعها 

العمدة(.

من  واسعة  مساحة  من  البداية  فى  )وانطلقتُ  يضيف: 

احتمالات  لاكتشاف  الإلقاء،  أو  الحركة  فى  سواء  الارتجال، 

على  المقترحات  هذه  بعرض  قمتُ  ثم  المختلفة،  الشخصية 

إلى  وصولً  والتهذيب،  التعديل  مرحلة  معًا  لنبدأ  المخرج، 

الإخراجية  الرؤية  مع  يتماشى  الذى  الأدائى  الخط  تثبيت 

العامة للعرض(.

تعانى  التى  العقلى  الاختلال  حالة  إظهار  فى  )بدأتُ  ويكمل: 

منها الشخصية بشكل تدريجى وغير مباشر، بحيث لا تبدو 

مفتعلة أو قائمة على الاستعراض الأدائى على خشبة المسرح، 

وإنما تنبع من الداخل، من خلال تفاصيل دقيقة فى السلوك 

النظرات،  واضطراب  الحركة،  فى  التردد  مثل  الفعل،  وردود 

المتلقى يكتشف  المفاجئ فى نبرة الصوت، بما يجعل  والتغير 

هذا الاختلال تدريجيًا عبر تطور الأحداث، لا من خلال أداء 

صريح أو مباشر(.

تمثل  فهى  المخرج،  رؤية  فهم  من  دائًما  )أنطلق  يوضح: 

أثناء  التيه  من  وتمنعنى  توجهنى  التى  البوصلة  لى  بالنسبة 

بين »س«  الاختيار  فى  الإشكال  ليس  والأداء،  الشخصية  بناء 

تنفى  إيجاد صيغة تحقق »س« من دون أن  و)ص(، بل فى 

بقدر  الإقصاء،  أو  بالمفاضلة  تتعلق  »ص« فالإشكالية هنا لا 

الفعل  بتحقيق  تسمح  توازن  آلية  عن  بالبحث  ترتبط  ما 

الأول دون أن يهدم أو يُفرغ الفعل الآخر من مضمونه. إنها 

محاولة لإدارة التعقيد لا تبسيطه، وفهم العلاقة الجدلية بين 

صفريًا.  لا صراعًا  تفاوض،  أو  تكامل  علاقة  بوصفها  الطرفين 

إلى  الحاد  الاختيار  منطق  من  السؤال  يتحول  ثم،  ومن 

إنتاج حلول مركبة  الذى يسعى إلى  التركيبى،  التفكير  منطق 

تستوعب التناقض بدلً من إنكاره(.

يتفجر  التى  الحقيقية  الذروة  المقاومة  )تمثل  يختتم: 

الشخصية،  أبعاد  تنبع  حيث  الدرامى،  الحدث  عندها 

بما  المجتمع،  وبنية  المصرى  التراث  ودراميًا، من عمق  نفسيًا 

السياق  داخل  التأثير  يمنحها مشروعية وجدانية وقدرة على 

المسرحى(.

محمد رمضان: العمدة بكر بين البناء التدريجى والشخصية 

المركبة

يقول الممثل محمد رمضان: )العمدة بكر شخصية انطلقتُ 

ملامحها  تشكّلت  للنص، حيث  الأولى  القراءة  منذ  بنائها  فى 

فى ذهنى تدريجيًا، وبدأت بتدوين ملاحظات تفصيلية حول 

طبيعتها ودوافعها وسلوكها داخل الحدث الدرامى. ومن بين 

الأسئلة الجوهرية التى شغلتنى أثناء العمل على الشخصية: 

تفصيله الأقارب داخل النص؛ هل يقفون فى صف العمدة أم 

ضده؟ وكيف تؤثر هذه العلاقات العائلية فى قراراته ومسار 

تحوله؟(.

يكمل: )اشتغلت كذلك على تلوين الصوت والأداء، وما زلت 

فهمى  أن  خاصة  الإيقاع،  على  مستمرة  تدريب  مرحلة  فى 

الأول له تغيّ مع تعمّق القراءة والبروفات، حيث اكتشفت 

فى  واضحة  تكن  لم  النص،  ولرسالة  للشخصية  أعمق  أبعادًا 

البداية. هذا العمق كشف لى أن الشخصية ليست ثابتة أو 

الحدث وتدفعه  تُغذّى  تناقضات داخلية  أحادية، بل تحمل 

إلى الأمام(.

جمعتنى  التى  الجيدة  العلاقة  ساعدتنى  )وقد  يضيف: 

التناغم والحوار والنقاش  العمل، خصوصًا من حيث  بفريق 

إلى  أميل  أنا  التفاصيل.  وصقل  الأداء  تطوير  على  المفتوح، 

الوقت  فى  لكننى  المسرحى،  العمل  داخل  الصارم  الالتزام 

نفسه أفضّل الارتجال الواعى، لأنه يصنع الفارق بين الممثل 

محدودًا،  ارتجالً  يكون  أن  بشرط  المفكر،  والممثل  العادى 

برسالته  يخل  أو  النص  سياق  عن  يخرج  ولا  منضبطًا، 

الأساسية(.

الدور  أن  فهو  لى،  بالنسبة  الأكبر  التحدى  )أما  يوضح: 

وهو  وجهى،  وملامح  الجسدية  هيئتى  مع  ظاهريًا  يتوافق 

بحيث  النمطي؛  الحاجز  هذا  كسر  محاولة  إلى  يدفعنى  ما 

دوره  »هذا  يقول:  ولا  الأداء،  قبل  الشكل  المتلقى  يرى  لا 

مختلفًا  دورًا  قدّم  ممثل  أمام  أنه  يشعر  بل  الطبيعي«، 

ومؤثراً(.

يؤكد: )ويطرح النص سؤالً جوهريًا: لماذا ندافع عن أرضنا؟ 

وهو سؤال يتجسد داخل التحول الداخلى للشخصية، إذ إن 

بناء  الحقيقى، ويُسهم فى  التحول يمنح المشهد اختلافه  هذا 

تظل  قد  النصوص  الشخصيات فى  فبعض  الدرامى.  التصاعد 

ثابتة، لكن فى هذه التجربة، التحول هو المحركّ الأساسي(.

على  لا  الإحساس  تراكم  على  أدائى  فى  )وأراهن  يختتم: 

النهائية  الأبعاد  بناء  طور  فى  زلت  وما  المباشر،  الانفعال 

ستكون  الأبعاد  هذه  بأن  متزايد  اقتناع  مع  للشخصية، 

التحليل  على  فيها  الدراما  تتقدّم  وربما  بالأساس،  درامية 

النفسى، وفق ما يفرضه سياق النص ورؤيته(.

أسامة  وإخراج  بدر،  أسامة  تأليف  من  النار،  جبل  مسرحية 

الوهاب،  عبد  محمد  ألحان  هيكل،  أحمد  أشعار  محمود، 

مابج  فيديو  سعيد،  سليفا  ديكور  عيد،  وائل  وجراف  الكير 

عمرو،  عهد  ماكياج  درويش،  وليد  إضاءة  البدرى،  محمد 

أحمد،  أنوار  رمضان،  محمد  بدر،  أسامة  يوسف  الممثلون: 

أحمد قناوى، أشرف تمساح، ولاء سلام. 

جهاد طه



    

ن
يي

رح
س

م
 ال

ل
 ك

دة
ري

ج

١٦ فبراير ٢٠٢٦العدد ٩٦٤

8 متابعات

الحكي..   فن 
للمسرح القومي  المركز  بمتحف 

أقدم  من  واحداً  الحكي  فن  ظل  السنين،  آلاف  منذ 

القلوب  أسر  على  قدرة  وأكثرها  الإنسانية  الفنون 

وإشعال الخيال، فهو ليس مجرد سرد الحكاية تروي،بل 

فيه  ينتقل  والرموز،  والمشاعر  الصور  من  كامل  عالم 

المستمع بين الأزمنة والأماكن دون أن يبرح مكانه، وبين 

تتحول  الحكاء  وحضور  الكلمات  وتلوين  الصوت  نبرة 

الحكاية إلى تجربة نابضة بالحياة، تمتزج فيها الدهشة 

طويل  تاريخ  لاختزال  وسيلة  الكلمة  وتصبح  بالحكمة، 

من الوجدان الشعبي والذاكرة الجمعية. 

تكتب،وكان  أن  قبل  تقال  الحكاية  فيه  كانت  وفي زمن 

ومرآة  الحكايات  وراوي  التراث  حامل  هو  الحكاء 

المصريين،  وجدان  في  حاضراً  الفن  هذا  ظل  المجتمع، 

ومن  أسطورة،  الواقع  ومن  حقيقة،  الخيال  من  ينسج 

عاش  فقد  الأجيال  تتناقلها  حواديت  اليومية  التجارب 

الطويلة، يتردد  والليالي  المقاهي  والموالد  الحكي في  فن 

يزرع  القديمة،  والبيوت  الشعبية  الشوارع  في  صداه 

أن  ليؤكد  القلوب،  في  أثره  ويترك  العيون،  في  البهجة 

لحفظ  وسيلة  بل  عابر،  ترفيه  مجرد  ليست  الحكاية 

القيم والعادات والهوية. 

ويمثل فن الحكي أحد أهم أشكال التعبير الشعبي التي 

لم تفقد بريقها رغم تغير الأزمنة لأنه يجمع بين الكلمة 

وعي  تشكيل  ويعيد  والخيال،  الذاكرة  وبين  والوجدان، 

المجتمع من خلال سرد ممتد عبر التاريخ، فالحكاية لم 

صغيراً   وطناً  كانت  بل   ، ونهاية  بداية  مجرد  يوماً  تكن 

وأحلامهم  الناس  لفهم  ومفتاحاً  الذاكرة،  داخل  يسكن 

في  بالحاضر  الماضي  يصل  وجسراً  ودهشتهم  وخوفهم 

لحظة واحدة وفي جضرة الحكاء تصبح القصة أكثر من 

بالحياة،  ينبض  إلى عرض حي  تتحول  بل  تقال،  كلمات 

يكفي  إذ  مؤثرات،  ولا  إضاءة  ولا  ديكور  إلى  يحتاج  لا 

حكاء بارع وكلمات صادقة حتى يتحول المكان إلى عالم 

فني  طقس  إلى  اللحظة  وتتحول  الحواديت،  من  كامل 

الحكاية  تظل  هنا  من  الجمهور,  روح  يلامس  وإنساني 

متعة  للناس  تعيد  لأنها  والتأثير،  الإلهام  على  قادرة 

الخيال وتذكرهم بأن التراث الشعبي  الإصغاء، ودهشة 

ما زال حاضراً قادراً على الحياة والتجدد، وعلى أن يظل 

جزءاً أصيلًا من هوية المجتمع ووجدانه. 

ثقافية  أمسية  )كالا(  الفتاح  عبد  محمد  الفنان  أحيا 

الشعبية  الحكايات  وروح  التراث  عبق  تحمل  )حكي( 

متحف  استقبل  حيث  للمسرح،  القومي  المركز  بمتحف 

لفن الحكي، قدمه  القومي للمسرح، عرضا مميزاً  المركز 

الحكاء المعروف محمد عبد الفتاح)كالا( وذلك في تمام 

الموافق 8 فبراير 2026، بمقر المركز  الرابعة عصر الأحد 

حضور  وسط  الزمالك،  صبري-  حسن  شارع   9 الكائن 

السرد  وعشاق  الشعبية  الفنون  محبي  من  متوقع 

الحكائي. 

على  الثقافة  وزارة  حرص  إطار  في  الفعالية  هذا  وتأتي 

للأجيال  تقديمها  وإعادة  التراثية  الشعبية  الفنون  دعم 

الثقافية  الهوية  عناصر  أهم  أحد  باعتبارها  الجديدة، 

المصرية، وذلك برعاية الأستاذ الدكتور أحمد فؤاد هنو 

عطوة  هشام  القدير  الفنان  وبإشراف  الثقافة،  وزير 

رئيس قطاع الإنتاج الثقافي. 

أكد المخرج عادل حسان، مدير المركز القومي للمسرح 

تأتي  الفعالية  هذه  أن  الشعبية،  والفنون  والموسيقى 

التي  والتوعوية،  التنويرية  المركز  استراتيجية  ضمن 

أبرز  أحد  بوصفه  الحكي  فن  إحياء  إعادة  إلى  تهدف 

تشكيل  في  محورياً  دوراً  لعبت  التي  الشعبية  الفنون 

الموروث  حفظ  في  ساهم  كما  المصري،  الجمعي  الوعي 

تناقل  خلال  من  العصور،  عبر  والإنساني  الثقافي 

الحكايات والخبرات الشعبية من جيل إلى جيل.

 قدم كالا قراءة مسرحية لنص بعنوان “نوح” المستلهم 

من تجربة علاجية لمجموعة استطاعت تجاوز الاكتئاب 

يلامس  جديد  نص  إلى  التجربة  لتتحول  الحكي،  عبر 

“على  ديوان  من  قصائد  الأمسية  وتخللت  الوجدان، 

إنصات  الدين،وسط  عز  محمد  للشاعر  الحزن”  سبيل 

الجمهور بشغف ووعي، انعكس في فريق العيون المليء 

بالخيال. 



العدد ٩٦٤

  
ن

يي
رح

س
م

 ال
ل

 ك
دة

ري
ج

99

١٦ فبراير ٢٠٢٦

متابعات

كأحد  الحكي  فن  لأهمية  عميقاً  إداركاً  جسد  الحدث 

الحكي  أن  مؤكداً  المصري،  الفني  التراث  أشكال  أروع 

بث  على  قادرة  إبداعية  طاقة  بل  رواية،  مجرد  ليس 

الأمل وإحياء الذاكرة الثقافية.

سعادته  عن  )كالا(  الفتاح  عبد  محمد  الفنان  أعرب 

المخرج عادل حسان،  تلقاها من  التي  بالدعوة  الكبيرة 

والفنون  والموسيقى  للمسرح  القومي  المركز  مدير 

المركز  الحكي داخل متحف  لتقديم عرض فن  الشعبية، 

قيمة  له  يمثل  المكان  هذا  أن  مؤكداً  للمسرح،  القومي 

خاصة ومكانة كبيرة على المستوى الثقافي والفني.

يعد  للمسرح  القومي  المركز  متحف  إن  “كالا”  وقال 

الثقافة  لوزارة  التابعة  الأماكن  وأبرز  أهم  من  واحداً 

وتوثيق  واضحة في حفظ  نشاط وجهود  من  يقدمه  لما 

تقديم  أن  إلى  مشيراً  المصرية،  المسرحية  الحركة  تاريخ 

عروض فن الحكي داخل هذا الصرح يمثل تجربة مهمة 

بالنسبة له. 

يكون  لن  المتحف  إدارة  مع  التعاون  هذا  أن  وأضاف   

الأخير، موضحا أن هناك تعاوناً مستمراً بينه وبين المركز 

القومي للمسرح في إطار دعم الفنون التراثية وتقديمها 

للجمهور بشكل معاصر.

للعرض  مكان  مجرد  يُعد  لا  المتحف  أن  وأوضح”كالا” 

مشتركة  قيمة  يمثل  ثقافي  موروث  هو  التوثيق،بل  أو 

مرتبطة  حكايات  تقديم  يتم  عندما  خاصة  للجميع، 

بمقتنيات الفنانين وذكرياتهم ومتعلقاتهم الشخصية، بما 

وتقديمه  المصري  الفن  بتاريخ  الوعي  تعزيز  في  يساهم 

للأجيال الجديدة بصورة أكثر حيوية. 

في  الأعلى  مثله  أن  “كالا”  الفتاح  عبد  محمد  وكشف 

إياها مصدر إلهام  فن الحكي هي “أبلة فضيلة” معتبراً 

لما قدمته من  بأكلمه،  العربي  للوطن  له فقط،بل  ليس 

أجيال  وجدان  في  الحكاية  فن  رسخت  مؤثرة  تجربة 

عديدة. 

في  تتمثل  للجمهور  الأساسية  رسالته  أن  إلى  وأشار 

الحكي،  لفن  جيداً  مستمعاً  الإنسان  يكون  أن  أهمية 

أن  مؤكداً  الشخصية،  تجاربه  مشاركة  على  يحرص  وأن 

الجمهور،  لدى  مختلفاً  أثراً  تترك  الحقيقية  التجارب 

خاصة عندما تكون نابضة بالمشاعر والصدق الإنساني.

أنه كان يتمنى أن يصبح  واختتم “كالا” حديثة مؤكداً 

الشديد  لحبه  نظراً  تعليمية،  برامج  مقدم  أو  مدرساً 

على  الناس  يساعد  محتوى  تقديم  في  ورغبته  للتعلم 

الطويلة  تجربته  أن  موضحاً  أنفسهم،  وتطوير  التعلم 

كوسيلة  الحكي  أهمية  يدرك  جعلته  المتراكمة  وخبراته 

طباعه  من  الكثير  تغيير  في  ساهمت  غنية،  إنسانية 

يتسم  كان  أن  بعد  أكبر  نضجاً  واكسبته  وأفكاره، 

بالتسرع في بعض الأمور. 

تغريد حسن



    

ن
يي

رح
س

م
 ال

ل
 ك

دة
ري

ج

١٦ فبراير ٢٠٢٦العدد ٩٦٤

10 حوار

المصرى  الثقافى  المشهد  فى  اسمه  برز 
الإبداعية  الممارسة  بين  جمع  والعربى، 
فى  المؤسسى،  والعمل  النقدى  والاشتغال 
من  عامًا  وعشرين  اثنين  من  لأكثر  يمتد  مسار 
وباحث،  ومخرج  كاتب  فهو  المتراكمة،  الخبرة 
المسرح،  خشبة  بين  واعٍ  تنقل  عبر  مساره  تشكل 
ما  الثقافية،  والمواقع  الأكاديمى،  والبحث 
جماليًا  المسرحى  الفعل  قراءة  على  قدرة  منحه 
خالد  والكاتب  المخرج  وُلد  ومجتمعيًا.  ومعرفيًا 
فى  وتخرج   ،1979 عام  الكويت  فى  رسلان 
مساره  يستكمل  أن  قبل  الفنون،  أكاديمية 
المسرحية  الفنون  فى  العليا  بالدراسات  العلمى 
وحاليًا  الماجستير  مرحلة  إلى  وصولً  والإعلام، 
الطريق،  هذا  امتداد  وعلى  للدكتوراه.  التجهيز 
وتجريبية،  مسرحية  تجارب  صياغة  فى  أسهم 
لجان  فى  وشارك  وفرقًا،  مؤسسات  وأدار 
جانب  إلى  وعربية،  محلية  واختيار  تحكيم 
جامعات  فى  ومدرب  كمحاضر  الفاعل  حضوره 

مسرحية. وملتقيات  ومهرجانات 
الآداب  فى  الدولة  جائزة  رسلان  خالد  نال 
المصرية  الجوائز  من  سلسلة  جانب  إلى  والفنون، 
منها  المسرحى،  والنقد  التأليف  فى  والعربية 
فوزى  جائزة  والفنون،  الآداب  فى  الدولة  جائزة 
جائزة  المسرحى،  النقد  فى  كتاب  لأفضل  فهمى 
الشارقة،  من  قرن  ربع  مؤسسة  المسرحية  الكتابة 
المدرسى  المسرحى  للتأليف  الشارقة  جائزة 
من  المسرحى  الإبداع  وجائزة  و2025،   2024
المركز  مؤخرًا  حصدت  كما  قرن،  ربع  مؤسسة 
للنص  الثقافية  ساويرس  جائزة  فى  الأول 
وفى  والعشرين،  الحادية  دورتها  فى  المسرحى 
فى  الكاملة  رسلان  تجربة  من  نقترب  الحوار،  هذا 

أخرى. وموضوعات  بالجوائز،  وعلاقته  المسرح 

خليفة  روفيدة  حوار: 

رسلان: رسلان:خالد  خالد 
الإنسان  تفكك  الإنسان «..  تفكك   ..»11 رقم  رقم »لاجئ  »لاجئ 

نفسه تعريف  إعادة  على  يُجبر  نفسهحين  تعريف  إعادة  على  يُجبر  حين 



العدد ٩٦٤

  
ن

يي
رح

س
م

 ال
ل

 ك
دة

ري
ج

1111

١٦ فبراير ٢٠٢٦

حوار

رقم  »لاجئ  ساويرس  بجائزة  الفائز  النص  عن  البداية  فى  حدثنا 

1«؟

مكان  من  انتقالً  بوصفه  اللجوء  عن  نصًا  ليس   »1 رقم  »لاجئ 

تعريف  إعادة  على  يُجبر  حين  الإنسان  عن تفكك  بل  آخر  إلى 

نفسه خارج سياقه الطبيعى، ما شغلنى فى الكتابة لم يكن سبب 

الإنسان  فيها  يتحول  التى  اللحظة  بعده،  يحدث  ما  بل  الرحيل، 

من ذات كاملة إلى حالة تحتاج دائًما إلى الشرح والتبرير كى يُسمح 

لها بالبقاء.

الشخصية فى النص لا تفقد وطنها فقط، فهى تفقد الإحساس بأن 

الذاكرة،  اللغة،  مشروطًا،  يصبح  شيء  كل  بديهى،  أمر  وجودها 

يعود  لا  السياق،  هذا  وفى  الصمت،  فى  الحق  وحتى  الانفعال، 

الأمد،  طويل  حياة  نمط  إلى  يتحول  بل  استثنائية،  حالة  اللجوء 

التكيف، لا بعمق  القدرة على  الإنسانية بمدى  القيمة  تُقاس فيه 

التجربة أو صدق الألم.

نمطية  صورة  لتقديم  ولا  التعاطف،  لاستدرار  يسعى  لا  فالنص 

يمكن  كيف  وهى  إرباكا  أكثر  منطقة  من  يقترب  بل  للضحية، 

للإنسان أن ينجو جسديا، وفى الوقت نفسه يشعر بأنه يتآكل من 

الداخل؟ ومن هنا جاء العنوان »لاجئ رقم 1«؛ ليس لأنه الأول، 

بل لأنه نموذج قابل للتكرار بلا نهاية.

كيف ترى أهمية جائزة ساويرس الثقافية لك وللمبدعين عموما؟ 

الثقافى  الوسط  إثراء  فى  الجوائز  من  النوع  هذا  يسهم  وهل 

فى  المطاف  بها  ينتهى  الفائزة  النصوص  بعض  أن  أم  والمسرحى، 

الأدراج؟

فحسب،  معنويًا  تقديراً  تمنح  لأنها  ليس  مهمة  ساويرس  جائزة 

عزلة  من  العام وتُخرجه  الاهتمام  في دائرة  النص  تضع  لأنها  بل 

الكتابة الفردية إلى فضاء النقاش والتداول، وقيمتها الأساسية أنها 

جائزة مدنية لا تصدر عن مؤسسة رسمية، وهو ما يمنحها قدرًا 

الثقافى  المشهد  حيوية  من  اقترابًا  أكثر  ويجعلها  الاستقلال،  من 

تصنع  لا  أهميتها،  بلغت  مهما  الجائزة،  لكن  المتغيرة.  وأسئلته 

مسارًا كاملً للنص فهى تفتح الباب، لكنها لا تضمن ما بعده، وفى 

الفائزة،  النصوص  مستوى  فى  المشكلة  تكمن  لا  تحديدًا،  المسرح 

بل فى غياب منظومة إنتاج حقيقية تتبناها وتمنحها فرصة التحول 

لأنها  الأدراج  فى  تبقى  لا  النصوص  من  فكثير  حية،  عروض  إلى 

تفتقر إلى القيمة، بل لأنها تصطدم بواقع إنتاجى متردد، لا يميل 

أن  أرى  هنا،  من  الصعبة.  الأسئلة  مع  الاشتباك  أو  المغامرة  إلى 

الجوائز تسهم فعليا فى إثراء الوسط الثقافى عندما تكون جزءا من 

لحظة  من  تتحول  وعندما  والاستمرار،  الرعاية  من  أوسع  سياق 

عن  معزولة  ظلت  إذا  أما  فعلى،  لمسار  بداية  إلى  عابرة  احتفاء 

معنوية  نهاية  إلى  تتحول  أن  خطر  فإن  والعرض،  التنفيذ  آليات 

بدل أن تكون نقطة انطلاق حقيقية يظل قائما.

يكتبه  المؤلف فيما  إبداعيًا على  برأيك ضغطًا  الجوائز  تمثل  وهل 

لاحقًا؟

ذلك  لكن  إبداعى،  ضغط  إلى  تتحول  أن  للجوائز  يمكن  نعم، 

التى  الطريقة  بسبب  وإنما  نفسها،  الجائزة  بسبب  يحدث  لا 

الجائزة  تتحول  عندما  يبدأ  الخطر  معها،  الكاتب  بها  يتعامل 

خلاله،  من  نفسه  الكاتب  يحاكم  معيار  إلى  تقدير  لحظة  من 

الأسئلة  طرح  فى  الاستمرار  بدل  النجاح  تكرار  بمحاولة  فينشغل 

يصبح  لا  الحالة،  هذه  وفى  الأساس،  من  الكتابة  إلى  دفعته  التى 

بأن  يشعر  قد  فالكاتب  أيضًا.  داخليًا  بل  فقط  خارجيًا  الضغط 

أو  عنه،  الآخرون  كونها  مسبقة  صورة  وفق  يكتب  أن  عليه 

وفق توقعات لجان التحكيم والوسط الثقافى، وهنا تفقد الكتابة 

جزءًا من حريتها، وتتحول من فعل بحث ومغامرة إلى فعل حذر 

وحسابات.

كونها  أكثر صحية  أخرى  زاوية  من  الجائزة  إلى  النظر  يمكن  لكن 

الكاتب  استطاع  إذا  عليها،  قيدا  لا  الكاتب،  لاختيارات  اختبارًا 

والتجريب  الشك  فى  وحقه  أنجزه،  بما  الاعتراف  بين  يفصل  أن 

والتعثر لاحقا، فإن الجائزة تتحول من ضغط إلى مسئولية واعية، 

مسئولية الاستمرار فى الكتابة بصدق، لا بطمأنينة زائفة.

نعود إلى نص »لاجئ رقم 1« الحصار فى العمل يبدو نفسيا بقدر 

ما هو مكانى، كيف اشتغلت على فكرة الحصار الخارجى ليتحول 

إلى حالة داخلية تعيشها الشخصية؟

عملية تراكم  كونها  من  انطلاقا  الحصار  فكرة  على  اشتغلت 

مكان  ومحدد،  واضح  الخارجى  فالحصار  واحدة،  صدمة  لا 

دراميا  يهمنى  ما  لكن  مرئية،  وحدود  إجراءات،  قوانين،  مغلق، 

وعى  تشكيل  إعادة  فى  الحصار  هذا  فيها  يبدأ  التى  اللحظة  هو 

الشخصية وسلوكها، دون حاجة إلى ضغط مباشر أو عنف صريح.

مؤقتا  ظرفا  باعتباره  الحصار  مع  الشخصية  تتعامل  البداية،  فى 

وانفعالاتها،  لغتها،  تعديل  فى  تبدأ  تدريجيا،  ثم  تجاوزه  يمكن 

بدافع  يأتى  لا  التعديل  وهذا  الآخرين،  أمام  حضورها  وطريقة 

القناعة، وإنما بدافع الخوف من الرفض أو الإقصاء، ومع الوقت، 

الشخصية  وتصبح  داخلى،  قيد  إلى  الدفاعى  السلوك  هذا  يتحول 

فى  ترفضه  كانت  ما  ذاتها  على  وتفرض  نفسها  تراقب  من  هى 

نفسية  بنية  إلى  مكانية  حالة  من  الحصار  يتحول  هنا  الخارج. 

كيف  بل  المكان؟  هذا  من  أخرج  كيف  السؤال  يعد  لم  مستقرة، 

تحديدًا،  النقطة  هذه  الخسارة؟ فى  من  قدر  بأقل  داخله  أعيش 

الخارج  من  مفروضًا  يعد  لم  لأنه  خطورة،  أكثر  الحصار  يصبح 

فقط، بل صار جزءًا من آلية التفكير نفسها، وهو ما حاول النص 

تتبعه وكشفه دون مباشرة أو خطابية.

معاصر  لإنسان  نموذج  أم  خاصة،  فردية  حالة  النص  بطل  هل 

يعيش الاغتراب القسرى خارج وطنه؟

نموذجًا  لا  الملامح،  واضحة  فردية  حالة  البطل  يظل  أن  تعمدت 

الصغيرة،  وتفاصيله  شخصى،  تاريخ  له  عامة.  صورة  أو  تجريديًا 

ليست  الفردية  هذه  نفسه،  الوقت  فى  لكن  الخاصة،  وتناقضاته 

أوسع  تجربة  لفهم  مدخل  هى  العكس  فعلى  ذاتها،  فى  غاية 

يعيشها كثيرون فى عالم اليوم.

وجد  إنسانا  بل  اجتماعية،  فئة  باعتباره  اللاجئ  يمثل  لا  البطل 

واستقرارًا،  معنى  يمنحه  كان  الذى  السياق  خارج  فجأة  نفسه 

اضطراره  عن  بل  الوطن،  فقدان  عن  فقط  ناتجًا  ليس  اغترابه 

شروطها  وفق  تعريفه  تُعيد  جديدة  منظومة  داخل  العيش  إلى 

الخاصة. من هنا، يصبح فردًا محددًا، لكن أزمته قابلة للتعميم، 

اقتلاع  حالة  يعيش  الذى  المعاصر  الإنسان  جوهر  تمس  لأنها 

الإحساس  فقدان  عبر  أو  القسرية،  الهجرة  عبر  سواء  مستمرة، 

استثناء  ليس  البطل  المعنى،  وبهذا  نفسه،  وطنه  داخل  بالانتماء 

دقيقة،  شخصية  تجربة  بين  تقاطع  نقطة  بل  مغلقًا،  رمزاً  ولا 

يتغير  الانتماء والاغتراب فى عالم  أوسع عن معنى  إنسانى  وسؤال 

بسرعة ويضيق بالهويات الهشة.

فى  الوقوع  دون  البديل«  »الوطن  فكرة  دراميًا  عالجت  كيف 

الخطاب السياسى المباشر؟

مفهومًا  معيشة لا  البديل« كتجربة  »الوطن  فكرة  مع  تعاملت 

عنه  الدفاع  أو  الوطن  بتعريف  أنشغل  فلم  جاهزا،  سياسيًا 

نظريًا، بل بما يتركه هذا »البديل« من أثر يومى على الشخصية، 

فالسياسة، فى النص، لا تظهر فى شكل شعارات أو مواقف معلنة، 

البطل  حياة  تحكم  التى  الصغيرة  التفاصيل  عبر  تتسلل  لكنها 

وتعيد تشكيل علاقته بالمكان وبذاته.

دراميًا، حضرت فكرة الوطن البديل فى مواقف عابرة تبدو بسيطة 

التزام  أو  الذات،  لشرح  محاولة  ناقصة،  جملة  شك،  نظرة  فى 

التناقض  تكشف  التفاصيل  فهذه  مكتوبة،  غير  بقواعد  صامت 

تضع  التى  الفعلية  العيش  وتجربة  المعلن،  الاحتواء  خطاب  بين 

الشخصية دائًما فى موضع الاختبار، فالوطن البديل هنا ليس فضاء 

باب  يفتح  مكان  أيضا؛ هو  محايدا  ليس  لكنه  بالضرورة،  معاديا 

النجاة، لكنه يطالب بثمن غير معلن.

الفكرة داخل المجال الإنسانى والدرامى، لا  بهذا الأسلوب، بقيت 

السؤال  طرح  هو  النص  يهم  ما  المباشر،  السياسى  الجدل  داخل 

فى  منك  يطلب  أن  الأمان  يمنحك  لمكان  يمكن  إزعاجا: هل  الأكثر 

على  الحكم  وليس  نفسك؟  من  جزء  عن  التخلى  نفسه  الوقت 

الوطن البديل.

الاندماج القسرى الذى تطرحه فى العمل، هل تراه خلاصًا أم شكلً 

آخر من أشكال الحصار؟

تناقضه  يحمل  اضطرارى  كحلٍ  النص  فى  القسرى  الاندماج  يقدم 

للبقاء  كامل، هو من جهة شرط  يقدم كخلاص  فهو لا  داخله  فى 

وتفادى العزلة، ومن جهة أخرى يفتح شكلً جديدًا من الحصار، 

أقل وضوحًا لكنه أكثر عمقًا.

المشكلة ليست فى الاندماج ذاته، بل فى كونه مفروضًا ومشروطًا، 

وحين يُطلب من الإنسان أن يعيد تشكيل لغته وسلوكه وهويته 

تفاعل  مساحة  من  الاندماج  يتحول  واحد مقبول،  نموذج  وفق 

الخارج  ينتقل من  بل  الحصار،  يختفى  أداة ضبط، عندها لا  إلى 

اليومى.  وسلوكها  الشخصية  وعى  من  جزءًا  ويصبح  الداخل،  إلى 

لهذا، يطرح النص الاندماج القسرى كسؤال مفتوح: هل هو نجاة 

مؤقتة، أم ثمن طويل الأمد تدفعه الهوية مقابل البقاء؟

القسوة؛  شديدة  إنسانية  قضية  لمعالجة  الساخر  الإطار  اخترت 

ماذا أضافت السخرية إلى بناء النص ورؤيته؟

دفاع  فهي آلية  ترفيهية،  أداة  تكن  لم  النص  فى  السخرية 

التجربة  تتحول  أن  دون  شديد  ألم  من  بالاقتراب  درامية تسمح 

إلى استعراض مأساوى بحت، من خلالها، يمكن للمتفرج أن يرى 

القوانين،  البطل:  يعيشه  الذى  الواقع  فى  والعبثية  التناقضات 

الإجراءات، المراقبة اليومية، وكل ما يفرضه »الوطن البديل« من 

نقديًا  بعدًا  السخرية  أضافت  كما  منطقية.  وغير  غريبة  شروط 

يسمح للنص بأن يكون أكثر حدة ووضوحًا، من دون الحاجة إلى 

كافية  مسافة  تخلق  فهى  لوم صريح  توجيه  أو  مباشرة  خطابات 

للتفكير، وتبرز الفجوة بين ما يُفترض أن يكون وبين ما هو موجود 

فعليًا، فالسخرية جعلت النص أقرب إلى تجربة إنسانية معقدة، 

بيان  أو  سرد  مجرد  يكون  أن  بدل  للتأمل،  وقابلة  متناقضة، 

سياسى.

النصوص  يحبس  ما  هو  الإنتاج  منظومة  غياب 
قيمته ضعف  وليس  الأدراج  فى 

دائرة  فى  النص  تضع  ساويرس  جائزة 
وحدها مساره  تصنع  لا  لكنها  الاهتمام.. 



    

ن
يي

رح
س

م
 ال

ل
 ك

دة
ري

ج

١٦ فبراير ٢٠٢٦العدد ٩٦٤

12
إلى أى مدى يتقاطع النص مع قضايا الهجرة واللجوء عالميا دون 

أن يتحول إلى بيان أيديولوجى؟

الفردى  خلال الإنسان  من  القضايا  هذه  مع  يتقاطع  النص 

الشعارات  أو  السياسى  الخطاب  خلال  من  لا  اليومية،  وتجربته 

الجاهزة، فالهجرة واللجوء يظهران فى تأثيرهما المباشر على حياة 

نفسها،  تعريف  لإعادة  اضطرارها  الانتماء،  فقدان  الشخصية: 

المفروضة  والقيود  تواجهها،  التى  والاجتماعية  النفسية  الضغوط 

نافذة  النص  يصبح  الطريقة،  وبهذه  البديل،  الوطن  فى  عليها 

بيان  إلى  يتحول  أن  دون  عالميا،  مشتركة  إنسانية  تجربة  على 

اليومى  والسلوك  الفردية  التفاصيل  على  التركيز  أيديولوجى. 

لا  ومعرفية،  عاطفية  تُطرح كتجربة  الكبرى  القضايا  أن  يضمن 

كمقالة سياسية أو موقف معلن.

وحضورها  وسلوكها  الشخصية  لغة  على  الاغتراب  انعكس  كيف 

داخل النص؟

النص لم يقتصر على كونه ظرفا خارجيا، فهو يتحول  الاغتراب فى 

لغته  البطل،  شخصية  أبعاد  كل  داخلية تحدد  تشكيلية  إلى قوة 

تصبح مرآة لصراعه النفسى: جمل قصيرة، متقطعة، أحيانا مبطنة، 

الذات والخوف  التعبير عن  الرغبة فى  المستمر بين  التردد  تعكس 

الهوية  لإدارة  أدوات  هنا  والكلمات  الفهم،  سوء  أو  الرفض  من 

وحماية الذات فى بيئة غير مألوفة وليست مجرد وسيلة اتصال.

حركة  فكل  مستمرة  على يقظة  قائم  فهو  الشخصية  سلوك  أما 

للحدود  خفى  اختبار  موقف  وكل  متأنٍ،  تعبير  كل  محسوبة، 

ليس  المشهد  فى  أو  الخشبة  على  حضور البطل  عليها.  المفروضة 

الانتماء  الرغبة فى  دائم بين  لتوتر داخلى  بل تجسيد  مجرد ظهور 

الاغتراب عنصرا  يصبح  الصياغة،  بهذه  لفقدانه،  المستمر  والخطر 

معا،  الشخصية  وسلوك  وشكل  لغة  ينسج  النص،  فى  بنيويا 

ليكشف كيف يمكن للغربة أن تعيد تشكيل الإنسان من الداخل 

قبل أى تأثير خارجى.

النص  تكتب  كنت  التى  الأساسية  الفكرة  أو  الإنسانى  السؤال  ما 

من أجلها وحرصت على ترك إجابتها مفتوحة أمام المتفرج؟

السؤال المحورى للنص هو: إلى أى مدى يمكن للإنسان أن يحافظ 

التخلى  عليه  يفرض  واقع  مع  التكيف  على  مجبر  وهو  ذاته  على 

لأن  مفتوحة  الإجابة  إبقاء  على  حرصت  هويته؟  من  جزء  عن 

التجربة الإنسانية ليست ثابتة ولا خطية، فكل متفرج يجيب عن 

والقيود،  للحرية  وإدراكه  شعوره،  تجربته،  بحسب  السؤال  هذا 

للاكتشاف  حالة  يطرح  لكنه  جاهزا،  حكما  يقدم  لا  والنص 

الثبات  أن  أم  بالذات،  التضحية  تستحق  النجاة  هل  والمواجهة: 

الوحيد للكرامة؟ ومن هنا يتحول  على ما نحن عليه هو الشكل 

النص من سرد إلى فضاء تأملى، حيث يبقى المتفرج شريكًا نشطًا 

مستهلكًا  يكون  أن  بدل  المعانى،  واستخلاص  الأسئلة  طرح  فى 

لجواب محدد.

الإداري؛  والعمل  والنقد،  والإخراج،  الكتابة،  بين  تجربتك  تمتد 

هذه  وأى  للمسرح،  رؤيتك  على  التعدد  هذا  انعكس  كيف 

المسارات ترى نفسك أقرب إليه اليوم؟

المسرح،  خشبة  على  مباشرة  خبرة  كان تراكم  مساراتى  فى  التعدد 

حيث يتحقق النص فى مواجهته مع الجسد، المكان، والزمن، وقد 

أتاح  النصوص بعمق، والإخراج  بناء  القدرة على  الكتابة  منحتنى 

الإدارى  والعمل  المسرحى،  الفعل  فى  النصوص  هذه  اختبار  لى 

الذى  النقد،  الواقعية. حتى  والقيود  الإنتاج  فهما لآليات  أعطانى 

إلى خبرة  بدوره  يحتاج  وتحليل،  قراءة  مجرد  أنه  على  يُفهم  قد 

بين  العلاقة  الأداء،  ديناميكيات  المسرح لفهم  خشبة  فى  عملية 

النص والممثل، وكيف تتشكل اللحظة المسرحية الحية.

إلى الكتابة  أقرب  اليوم  نفسى  أرى  المسارات،  تنوع  رغم  لذلك، 

والإخراج معًا، ولكن دائًما من منظور خشبة المسرح، حيث يصبح 

النص تجربة حية، والخشبة هى المقياس الحقيقى لكل ما نكتب 

معلن غير  ثمنًا  يطلب  لكنه  النجاة..  باب  يفتح  البديل  الوطن 
أو نحكم عليه.

فوزى  وجائزة  والفنون،  الآداب  فى  الدولة  جائزة  على  حصلت 

النقد  بين  التداخل  هذا  ترى  النقد المسرحى، كيف  فى  فهمى 

والكتابة الإبداعية؟ وكيف يخدم كل منهما الآخر داخل مشروعك 

المسرحى؟

المسرح،  لفهم  متكاملان  مساران  الإبداعية  والكتابة  النقد 

النقد لا يصدر حكما  بينما  التجريب،  النص حرية  والكتابة تمنح 

النص  إمكانيات  ويحلل  جديدة  جماليات  يكتشف  لأنه  جاهزا، 

النقد  تجعل  الكتابة  فى  الخبرة  والجمهور.  بالخشبة  وعلاقته 

عمليًا وحيويًا، والفهم النقدى يجعل النص أكثر وعيًا ودقة. بهذا 

والمراجعة الواعية  الحر  للإبداع  نص مساحة  كل  يصبح  التداخل، 

أن  المسرح دون  والخيال على خشبة  الأفكار  تتفاعل  معا، حيث 

يتحول العمل إلى مجرد حكم مسبق أو سرد نظرى.

مجالات  فى  الشارقة  من  متتالية  جوائز  نلت  المقابل  فى 

وهل  عربيا؟ً  الجوائز  هذه  لك  ماذا أضافت  التأليف المسرحى.. 

أو طبيعة  الموضوعات  أفقًا مختلفًا من حيث  أمام نصك  فتحت 

المتلقى مقارنة بالتجربة المصرية؟

وفرصة  أوسع  عربيًا  نصوصى حضورًا  منحت  الشارقة  جوائز 

للحوار مع جمهور متنوع، ما أضاف عمقًا وسعة للرؤية الفنية. 

وعالمية مثل  إنسانية  لاستكشاف قضايا  الأفق  أمامى  فتحت 

مع  التواصل  على  نصوص قادرة  وصياغة  والهجرة،  الاغتراب 

جمهور متعدد الخلفيات، بعيدًا عن الإطار المحلى.

التى  المدرسى  المسرحى  للتأليف  الشارقة  جائزة  عن  حدثنا 

حصلت عليها مؤخراً. 

أساسية  تجربة  كانت  بالشارقة  المدرسى  المسرح  فى  تجربتى 

المسرح  هذا  أن  لى  أكدت  لأنها  المسرحى،  مسارى  فى  ومؤثرة 

لدى  والفكرى  الجمالى  الوعى  وبناء  للإبداع  حقيقية  مساحة 

مسرحية  عن  مسرحى  عرض  أفضل  جائزة  على  وحصولى  الطفل، 

إلى  المدرسى،  للمسرح  الشارقة  مهرجان  فى  ورق«  من  »بطل 

جاء  المدرسى،  المسرحى  التأليف  بجائزة  مرتين  فوزى  جانب 

تتويجًا لإيمان عميق بقيمة النص المسرحى الموجه للطفل وقدرته 

على طرح قضايا معاصرة بوعى وجدية.

المتغيرات  تناقش  نصوص  بتقديم  انشغلت  التجربة،  هذه  فى 

التكنولوجيا  تأثير  خاصة  اليوم،  الطفل  يعيشها  التى  الاجتماعية 

وعلاقته  وخياله  وعيه  على  الاصطناعى  الذكاء  ومخاطر  الحديثة 

بالعالم، حيث تعاملت مع الطفل كونه شريكًا فى الفعل المسرحى، 

تعليمى  لخطاب  سلبيًا  متلقيًا  وليس  والتساؤل  الفهم  على  قادرا 

مباشر.

الذى  الكبير  التطور  عن  بمعزل  التجربة  هذه  قراءة  يمكن  ولا 

يرتبط  تطور  وهو  الشارقة،  فى  المدرسى  المسرح  يشهده 

المسرح  وضعت  التى  للمسرح  العربية  الهيئة  باستراتيجية 

أجيال  لبناء  أساسًا  بوصفه  الثقافى،  مشروعها  قلب  فى  المدرسى 

جديدة من المبدعين والمتذوقين 

محورى  دور  الشارقة  فى  المسرح  لإدارة  كان  ذلك،  جانب  إلى 

وعمل دءوب فى تطوير هذا القطاع، من خلال المتابعة المستمرة، 

تحترم  إنتاجية  بيئة  وخلق  التدريب،  ودعم  المهرجانات،  وتنظيم 

الطفل والمسرح معًا.

ثقافية  مسئولية  المدرسى  المسرح  فى  العمل  أن  أرى  هنا،  من 

ما  وهو  مبكر،  مسرحى  وعى  لتأسيس  وفرصة  حقيقية،  وفنية 

وأعتبرها  بها  أعتز  التى  التجارب  أكثر  من  التجربة  هذه  يجعل 

امتدادًا طبيعيًا لرؤيتى للمسرح ودوره فى المجتمع.

الجماهيرية..  الثقافة  وفرق  الأقاليم  مسرح  فى  طويلً  اشتغلت 

هذا  أن  ترى  وهل  مشوارك؟  من  المرحلة  هذه  تقيم  فكيف 

المسرح ما زال يواجه الإشكاليات نفسها حتى اليوم؟

الثقافة  وفرق  الأقاليم  مسرح  فى  عملى  فترة  أعتبر 

الأكبر  وفخرى  المسرحية،  تجربتى  فى  أساسية  الجماهيرية ركيزة 

هنا  المجتمع،  قلب  المسرح فى  تضع  التى  الثقافة  ابن هذه  أننى 

تعلمت أن المسرح ليس مجرد فن أو عرض، بل هو أداة للتواصل 

اليومية، فالجمهور  تنوعهم، وللمس حياتهم  الجماهير، لفهم  مع 

يصبح شريكا حقيقيا، والنص لا يكتمل إلا بتفاعلهم الحى، سواء 

فى المدينة أو الريف، سواء فى الجماعات الشعبية أو المجتمعات 

المحلية، لكن، هذا المسرح يواجه صعوبات مستمرة حيث نقص 

واضحة،  دعم  سياسات  غياب  الإنتاجية،  البنية  ضعف  الموارد، 

من  تجعل  التحديات  وهذه  والمشاريع،  البرامج  استدامة  وعدم 

إلى  عابرة  فعاليات  مجرد  من  المسرحية  التجارب  نقل  الصعب 

مشاريع مستمرة يمكن أن تغير الوعى وتثرى الثقافة المحلية.

الأقاليم قيمة  مسرح  فى  أرى  الصعوبات،  هذه  من  الرغم  على 

المبدع  بالناس مباشرة، ويعلم  المسرح  يربط  بثمن، لأنه  تقدر  لا 

كيفية العمل ضمن محدودية الموارد، والابتكار فى سياق حقيقى، 

آخر. فخرى  أى فضاء  اكتسابها فى  أعطانى خبرة لا يمكن  ما  وهو 

هو أننى خرجت من هذا المسرح وأنا أحمل تجربة العمل المباشر 

للممارسة المسرحية،  الحقيقية  الديناميكيات  الجماهير وفهم  مع 

وهو ما شكل أساس رؤيتى لكل ما أكتبه وأقدمه اليوم.

الهامش«،  إلى  المركز  »الطليعة فى المسرح المصرى.. من  كتابك  فى 

كيف تقرأ خريطة المسرح المصرى والعربى اليوم؟ وهل تعتقد أن 

ثنائية المركز والهامش بدأت تتغير؟

بين  واضحًا  تظهر تنوعًا  اليوم  والعربى  المصرى  المسرح  خريطة 

أو  الرسمية  التجربة  هامش  على  يُقدّم  وما  المركز  فى  يُنتج  ما 

العواصم  أو  القاهرة  غالبا  يمثل  الذى  المركز،  حيث  المؤسساتية، 

مساحات  الموارد،  فى  يتحكم  زال  ما  العربى،  العالم  فى  الكبرى 

للابتكار  فضاءً  يظل  الهامش  بينما  الإعلامية،  والتغطية  العرض، 

والتجريب، لكنه يعانى من محدودية الدعم والانتشار.

ما تغير اليوم هو أن الهامش بدأ يكتسب صوته الخاص ويؤثر فى 

الشارع،  تجارب مستقلة، عروض مسرح  العام من خلال  المشهد 

والفنون المسرحية الرقمية، مما يقلل الفجوة بين المركز والهامش 

من حيث التأثير الثقافى، ومع ذلك، لا يمكن القول إن الثنائية قد 

اختفت؛ الفجوة فى الموارد والبنية المؤسسية لا تزال قائمة، لكنها 

حوار



العدد ٩٦٤

  
ن

يي
رح

س
م

 ال
ل

 ك
دة

ري
ج

1313

١٦ فبراير ٢٠٢٦

الذين  المبدعين  قبل  للاختراق من  وإمكانية  مرونة  أصبحت أكثر 

جمهور  إلى  للوصول  العصر  أدوات  يستخدمون  كيف  يعرفون 

مفتوح  اليوم حقل  والعربى  المصرى  المسرح  فباختصار،  أوسع. 

لكنها  تلغ  لم  والثنائية  والهامش،  المركز  بين  والتفاعل  للتجريب 

تشكيل  إعادة  فرصة  المبدعين  يمنح  ما  ديناميكية،  أكثر  صارت 

المشهد المسرحى بعيدا عن القيود التقليدية.

مثل  كبرى  بقضايا  عمل  من  أكثر  فى  انشغلت 

أداة  المسرح  الإرهاب،والخوف،والاغتراب، والعنف؛فهل ترى 

مقاومة مباشرة، أم مساحة لطرح الأسئلة دون حلول كيف ترى 

دور المسرح اليوم؟

بالمعنى  مباشرة  مقاومة  أداة  مجرد  اليوم ليس  المسرح  أن  أرى 

لعرض  الكبرى،  الأسئلة  لإثارة  مساحة  فهو  الدعائى،  أو  السياسى 

التناقضات الإنسانية والاجتماعية، ولخلق لحظة تأمل نقدية عند 

الوعى،  في تحريك  تكمن  للمسرح  الحقيقية  فالقدرة  الجمهور، 

وليس فرض الحلول، وفى جعل المتفرج يواجه ذاته وأسئلته قبل 

أن يواجه النص أو الفكرة المطروحة. 

والعنف،  الاغتراب،  الخوف،  الإرهاب،  تناولت  التى  أعمالى  فى 

المعقدة،  الإنسانية  للتجربة  النص مساحة  يكون  أن  حرصت على 

الفرد  على  وتأثيرها  الأحداث  بثقل  الجمهور  يشعر  حيث 

والمجتمع، دون أن يتحول العرض إلى بيان أو محاضرة، فالمسرح 

للاختبار  وميدانًا  النفس،  على  وعينا  للمجتمع،  يصبح مرآة  هنا 

ويواجه  بنفسه  الأسئلة  يكتشف  أن  للمتلقى  يتيح  الإنسانى، 

بعمق  الأسئلة  هو طرح  اليوم  المسرح  دور  الممكنة،  الإجابات 

منصة  كونه  من  أكثر  الجمهور،  مع  الحوار  ومواصلة  وجرأة، 

لإصدار أحكام أو حلول جاهزة.

شاركت فى لجان مشاهدة وتحكيم واختيار فى مهرجانات محلية 

ودولية، كيف تصوغ معاييرك الجمالية عند لحظة الاختيار؟ وإلى 

أمام  الإبداعية ومسؤوليتك كمحكم  ذائقتك  أى مدى تفصل بين 

تنوع التجارب والسياقات؟

ذائقة  وفق  أعمال  تقييم  مجرد  ليس  التحكيم  لى،  بالنسبة 

فى  بالنصوص  الوعى  تتطلب  دقيقة  تأملية  بل عملية  شخصية، 

الفنى  التقدير  بين  للتوازن  أداة  والثقافي المعايير  الواقعى  سياقها 

الفصل  أما  شخصى.  معيار  مجرد  وليس  السياقية،  والاعتبارات 

يتطلب وعيا  فهو  كمحكم،  والمسؤولية  الشخصية  الذائقة  بين 

معينة،  إلى جماليات  الانتباه  توجه  أن  للذائقة  يمكن  إذ  مزدوجا 

لكنها لا تتحكم فى الحكم النهائى، يجب أن أقدر كل تجربة وفق 

إمكانياتها وغاياتها، وأن أكون منصفا لكل السياقات، سواء كانت 

على  الحفاظ  مع  طويلة،  أو  قصيرة  تجريبية،  أو  تقليدية  عروضا 

دون  وجوهره  الفنى  العمل  قيمة  كشف  على  قادر  نقدى  حس 

فرض رؤيتى الخاصة، فالتحكيم بالنسبة لى هو ممارسة مسؤولة 

والالتزام  الشخصى  الانبهار  بين  توازن  الجمالى،  للوعى  وعميقة 

الحقيقية  إمكاناته  كل عمل وفق  تقدير  وتتيح  الفنية،  بالعدالة 

وتأثيره على المشهد المسرحى.

باعتبارك محاضر ومدرب لأجيال جديدة من المسرحيين، ما الخلل 

المسرحية،  بالكتابة  الشباب  وعى  فى  اليوم  تلاحظه  الذى  الأبرز 

خاصة مع تصاعد الكتابة الموجهة فقط للمسابقات والجوائز؟

غالبًا  المسرحية  الكتابة  هو ارتباط  ألاحظه  الذى  الخلل  أبرز 

من  كثير  نفسها،  الإبداعية  التجربة  من  بدلً  الخارجية  بالنتائج 

الامتثال  أو  بالجوائز  الفوز  بهدف  نصوصهم  يكتبون  الشباب 

مقننة،  نصوص متحفظة،  إلى  يؤدى  ما  المسابقات،  لمتطلبات 

الخشبة، التركيز  على  حقيقية  روح  أو  إنسانى  عمق  بلا  وأحيانًا 

والبحث فى  التجريب  فرصة  عنهم  يحجب  الخارجى  النجاح  على 

الأسئلة الكبرى التى تجعل المسرح تجربة حية ومؤثرة.

كما يلاحظ ضعف في الوعى بالجمهور والمكان والزمن المسرحي؛ 

إلى  الانتقال  عند  تفشل  لكنها  الورق  على  قوية  النصوص  بعض 

المسرح  فى  يفكر  لم  أو  فعلية  بتجربة  يمر  لم  الكاتب  لأن  الأداء، 

كفضاء حى يتفاعل فيه النص والجسد والجمهور.

المسرح  أن  الشباب  في تعليم  يكمن  نظرى،  وجهة  من  الحل، 

للتأمل  ومساحة  إنسانية،  تجربة  حية،  ممارسة  شيء  كل  قبل 

والتجريب. الجوائز والمهرجانات مهمة، لكنها لا يجب أن تتحول 

إلى هدف نهائى، بل إلى فرصة لتقييم التجربة بعد أن تُخلق روح 

النص على الخشبة.

الطفل، كيف ترى علاقة  المدرسى ومسرح  اشتغلت على المسرح 

وتسارع  التكنولوجى  التطور  ظل  فى  اليوم  بطفل  الطفل  كاتب 

الحياة؟ وكيف يمكن للمسرح أن يجذب هذا المتلقى؟

جمهور  مع  لأنه يتعامل  كبير،  تحدٍ  أمام  اليوم  الطفل  كاتب 

البصرية  بالمؤثرات  ومليء  الشاشات،  متعدد  سريع،  عالم  فى  نشأ 

السرد  أو  التقليدية  بالقصة  يكتفى  يعد  لم  والسمعية، والطفل 

وقريبة  للخيال،  محفزة  تجربة تفاعلية،  عن  يبحث  هو  المباشر؛ 

من واقعه المعاصر لذلك على الكاتب أن يفهم لغة الطفل اليوم، 

نصوصًا  يقدم  أن  دون  تفكيره،  وطريقة  مخاوفه،  اهتماماته، 

مبسطة أو تحتقر ذكاءه بل نصوصًا تحترم قدراته وتوسع مداركه.

حية  أصبح تجربة  إذا  المتلقى  هذا  يجذب  أن  يمكن  المسرح 

وإيقاعات،  موسيقى  مبتكرة،  جسدية  الحواس: حركات  متعددة 

بالإضافة  المعاصر.  الطفل  من  قريبة  ولغة سردية  مرنة،  فضاءات 

مساحة  يترك  معناه،  فى  النص مرنًا  يكون  أن  يجب  ذلك،  إلى 

متفرج،  مجرد  ليس  بأنه  الطفل  يشعر  بحيث  والتخيل،  للتفاعل 

بالطفل  الطفل  كاتب  فعلاقة  المسرحى،  الحدث  فى  شريك  بل 

والتكنولوجية،  الثقافية  للتغيرات  العميق  الفهم  على  اليوم تقوم 

وعلى تقديم نصوص مسرحية حيوية، محفزة، ومفتوحة للتفاعل، 

الأساسى  دوره  المسرح  إلى  وتعيد  والتفكير،  المتعة  بين  تجمع 

كمساحة لتشكيل الوعى والخيال منذ الصغر.

بالثورات  المسرح  علاقة  ترى  كيف  يناير،  ثورة  ذكرى  فى  نحن 

والتحولات الاجتماعية؟ وهل ما زال قادرًا على المساهمة فى تغيير 

الوعى؟

المسرح، بطبيعته، فضاء للمواجهة والتساؤل أكثر من كونه منصة 

للإعلان أو الدعوة المباشرة، الثورات والتحولات الاجتماعية تطرح 

قادر على إعادة صياغة هذه  أسئلة وجودية وجماعية، والمسرح 

تناقضاته،  يواجه  الجمهور  يجعل  حى،  إنسانى  بصوت  الأسئلة 

مخاوفه، وآماله، بدل أن يقدم حلولً جاهزة.

يزال قادرًا  لا  المسرح  والاجتماعية،  التقنية  التغيرات  من  بالرغم 

من  مباشرة  غير  بطريقة  ذلك  يفعل  لكنه  الوعى،  تغيير  على 

مواقف  واختبار  الشخصيات،  مع  تعايش  مشتركة،  خلال تجربة 

المشاهد  تجعل  الحية  التجربة  وهذه  الخشبة،  على  الصراع 

وللعلاقات  للحرية،  للسلطة،  فهمه  فى  معتقداته،  فى  النظر  يعيد 

الإنسانية، بطريقة أكثر عمقًا من مجرد قراءة أو خطاب إعلامى. 

فيمكن القول إن المسرح ليس أداة احتجاج مباشرة، فهو وسيلة 

المشاعر  لتحريك  حقيقية  مساحة  ويظل  والوعى،  الفكر  لإثارة 

ثورة  مثل  الكبرى  التحولات  لحظات  المجتمع، خاصة فى  وتساؤل 

يناير.

جائزة  على  حصولك  بعد  له  تجهز  الذى  المشروع  ما  وأخيراً.. 

ساويرس؟

لا يوجد مسمى أو مشروع محدد قبل أو بعد ساويرس، فالمسرح 

الإنسانية  وأسئلتى  قلقى  يثير  ما  كل  المستمر،  عملى  هو  نفسه 

للتعبير  فرصة  هى  عرض  تجربة  وكل  خشبة،  إلى  مباشرة  يتحول 

المسرحى  العمل  فى  هو الاستمرار  لى  بالنسبة  الأهم  والتجريب، 

أو خطط رسمية، لأن المسرح  بصدق وحرية، دون وضع أسماء 

ذاته هو الهدف والميدان.

جمهور  على  نصوصى  فتحت  الشارقة  جوائز 
الخلفيات متعدد  عربى 

حوار



    

ن
يي

رح
س

م
 ال

ل
 ك

دة
ري

ج

١٦ فبراير ٢٠٢٦العدد ٩٦٤

14
أمر«.. ولى  »استدعاء 

لتمزقها مرآة  الشخصية  تصبح  عندما   

نورهان ياسر 

أمر«  ولى  »استدعاء  مسرحية  تضعنا  الأولى،  اللحظة  من 

حالة  داخل  كمال،  الدين  كمال  إخراج  السورى،  لمحمد 

من  للمشاهدة  مريحة  مسافة  للمشاهد  تترك  لا  قلق 

الوحدة  عن  كلام  وحيد،  شاب   ، مظلمة  غرفة  الخارج. 

العالم  لفتح  كافية  لكنها  بسيطة،  عناصر  والــخــوف؛ 

المخاوف مع ضغط الأسرة  تتزاحم  ليحيى، حيث  النفسى 

المسار  واضحة  كحكاية  يُبنى  لا  هنا  الصراع  والمدرسة. 

بقدر ما يتشكل كحالة شعورية متقلبة تعتمد على الأداء 

المباشر،  السرد  على  اعتمادها  من  أكثر  والرمز  والحركة 

مجرد  لا  محسوسًا،  الخشبة  على  يحيى  حضور  ليصبح 

ى. شخصية تُؤدَّ

التى  الإضاءة  واضحة؛  تجريبية  أيضًا لمسة  يحمل  العرض 

لون  مجرد  ليست  والأخضر  والأزرق  الأحمر  بين  تتحرك 

لكل  النفسية  الحالة  تنقل  تعبيرية  لغة  بل  المسرح،  على 

الهادئ  الأخضر  إلى  العنف  ومواجهة  توتر  من  مشهد، 

الذى يحيط بجلسات يحيى مع الأطباء النفسيين، وصولً 

الصراعات.  وسط  بصريًا  توازنًا  يضيف  الذى  الأزرق  إلى 

ليحيى،  الداخلى  للوعى  العجوز كامتداد  كما أن شخصية 

الداخلية  صراعاته  تكشف  التى  الصغيرة  والاستعراضات 

التقليدى،  المسرح  عن  بعيدة  أدوات  كلها  والخارجية، 

على  للنص.  العامة  الفكرة  لخدمة  بدقة  موجهة  لكنها 

هادفة  المسرحية  تظل  التجريبى،  طابعها  من  الرغم 

تصوير  فى  يسهم  مشهد  كل  إذ  رسالتها،  فى  وواضحة 

الصراع النفسى والاجتماعى الذى يعيشه يحيى.

أسس  مهاجمة  فى  جرأتها  المسرحية  يميز  ما  أجمل  ومن 

بشكل  المدرسة،  أو  البيت  فى  سواء  التقليدية،  السلطة 

الأسرية  الرقابة  أن  كيف  يدرك  المشاهد  وناقد.  صريح 

وتعيد  الأشخاص،  تكبت  أن  يمكن  المجتمعية  والضوابط 

إلى  للتعلم  مكان  من  المدرسة  تتحول  وكيف  تشكيلهم، 

يكتفى  لا  هنا  النص  الفردية.  الهوية  تكبّل  ضغط  آلية 

التفكير  يعيد  المشاهد  يجعل  بل  المشكلة،  عن  بالكشف 

فى طبيعة السلطة، المسؤولية، وحقوق الأبناء فى مواجهة 

الضغوط المتراكمة، بما يجعل التجربة ليست مجرد متابعة 

للأحداث، بل مواجهة نقدية للتفكير فى البنية الاجتماعية 

المحيطة بالأبناء.

على  تركز  تقليدية  غير  مسرحية  تجربة  يقدم  النص 

المحيط،  بالواقع  وعلاقته  الداخلى  النفسى  ــراع  ال

المسرحية  القواعد  يكسر  واضح  تجريبى  بطابع  ويتميز 

فيه غير خطّى، حيث  الزمن  نواحٍ.  عدة  من  التقليدية 

تتكرر أحداث أو ظهور شخصيات بشكل غير منطقى، 

غير  مشهدين  فى  مرتين  يحيى  اخت  كلام  تكرار  مثل 

متتالين، أو عودة الوالدين أحياء بعد موتهم، ما يربك 

جديدة  شعورية  تجربة  ويخلق  الزمنى  التسلسل 

العجوز  تتداخل هويتها، خاصة  الشخصيات  للمشاهد. 

حتى  مكانه،  أحيانًا  ويصبح  يحيى  حركات  يقلد  الذى 

يعكس  مما  يحيى،  نفسه  أنه  يُكتشف  حيث  النهاية 

الداخلية  التجربة  على  والتركيز  والواقع  الهوية  تمزق 

النفسية.

النفسى  الضغط  يعكس  والأحــداث  الحوارات  فتكرار 

رؤى



العدد ٩٦٤

  
ن

يي
رح

س
م

 ال
ل

 ك
دة

ري
ج

1515

١٦ فبراير ٢٠٢٦

أدوات  إلى  المسرحى  والمشهد  اللغة  ويحوّل  والذنب، 

السرد  مجرد  من  بــدلًا  الداخلى  ــراع  ال عن  للتعبير 

المسرحية،  والحركة  للرمزية  النص  استخدام  الواقعى. 

المشاهد  يجعل  يحيى،  مع  المتداخل  العجوز  مثل 

الواقع  واختلاط  الهوية  اضطراب  تجربة  فى  يشارك 

بالخيال، ما يجعل النص خارج حدود المسرح الواقعى 

التقليدى.

الشخصيات المحورية 

يحيى / العجوز:

يحيى شخصية محورية ومعقدة، تجمع بين الحساسية 

المفرطة والخوف والتمرد الداخلى، لكنه هنا يصبح رمزاً 

تداخل شخصية  الواقع.  النفسى والانفصال عن  للصراع 

ويحل  أحيانًا  حركاته  يقلد  الذى  العرض،  فى  العجوز 

محله، يكشف فى النهاية أنه هو نفسه، مما يضفى على 

الذات.  وانفصال  الهوية  انقسام  عن  رمزيًا  بعدًا  النص 

الجريمة التى ارتكبها – قتل والديه – وحالة التكرار فى 

المشاهد، مثل ظهور أخته مرتين وهى تواجهه بالاتهام، 

بخطأه،  ومعرفته  الذنب  مع  يحيى  صراع  تعكس 

الذاكرة،  عن  مكثفة  نفسية  دراسة  إلى  العرض  وتحوّل 

مشهد  المدمّر.  بالذنب  والشعور  الداخلى،  التكرار 

الحياة  قيد  على  والديه  وجود  مقابل  وانتحاره  نهايته 

والحقيقة  الداخلى  النفسى  الواقع  بين  التناقض  يبرز 

والصراع  الــذات  من  الهروب  على  مؤكدًا  الخارجية، 

المستحيل مع أفعاله.

الأب والأم:

خلال  من  لكن  التقليدية،  الأبوية  السلطة  يمثلان 

موتهما،  بعد  المشاهد  فى  الرمزى  والوجود  الجريمة 

العقاب  بالذنب والصراع مع  للشعور  إلى رمز  يتحولان 

الداخلى. تكرار ظهورهما بعد وفاتهما يبرز التناقض بين 

يمكن  كيف  ويعكس  الخارجى،  والواقع  النفسى  الواقع 

للسلطة الأبوية والقيود الأسرية أن تترك أثراً مدمراً على 

النفس.

تجسيد التجريبية على الخشبة: 

التجريبية لم تقتصر على النص، بل امتدت إلى الإخراج 

خلق  فى  الإخــراج  نجح  حيث  المسرحية،  والفنيات 

الرمزية.  مع  النفسى  البعد  تجمع  متكاملة  تجربة 

مع  ومترابطة  دقيقة  كانت  الخشبة  الممثلين على  حركة 

تمزق  يعكس  ما  العجوز،  مشاهد  فى  خاصة  الرمزية، 

فى  سواء  الاستعراضات،  بالخيال.  الواقع  وخلط  الهوية 

تكرار الحركات أو الحوارات، ساعدت على إبراز الضغط 

وجعلت  الشخصيات،  داخل  بالذنب  والشعور  النفسى 

الجمهور يعيش التوتر النفسى معها مباشرة.

الإضاءة لعبت دورًا أساسيًا فى تعزيز الطابع التجريبى، 

المختلفة،  الواقع  مستويات  لتحديد  استخدمت  إذ 

النفسى  التوتر  يعكس  بما  والظلال  الألوان  تغير  حيث 

الإضاءة  فى  المفاجئة  الانتقالات  الداخلى.  والارتباك 

عززت إحساس الجمهور بالضغط النفسى.

تعدد  تجسيد  فى  محوريًا  عنصًرا  فكان  الديكور،  أما 

فوجود  الخشبة،  على  والواقعية  النفسية  الأماكن 

المنصة  فوق  والكرسى  مدرسية  بيئة  على  يدل  المكتب 

من  جانبًا  السرير  يمثل  بينما  المستشفى،  حجرة  هو 

مثل  الخشبة،  أسفل  الغرف  ويحيى.  العجوز  تجربة 

مكانيًا  عمقًا  أضافت  والأم،  الأب  وغرفة  الأخت  أوضة 

الأسرية  العلاقات  عن  التعبير  على  ساعد  ما  للنص، 

والتوتر النفسى داخل البيت.

والاستعراضات  والأداء  الإخراج  شكل  الطريقة،  بهذه 

النص  جعلت  متكاملة،  وحــدة  والديكور  ــاءة  والإض

والــراع  الرمزية  بين  تجمع  غامرة  مسرحية  تجربة 

النفسى، وتضع الجمهور فى قلب تجربة الهوية والواقع 

إلى  النص  من  للعمل  التجريبى  الطابع  مؤكدًا  والزمن، 

الأداء المسرحى.

فى نهاية العرض، بعد انتحار يحيى تجلس أخته وتكرر 

نفس جملة يحيى لوالده طوال العرض: »عايزة أقولك 

هذه  للحماية.  كرمز  بها  يمسك  يحيى  بينما  حاجة؟«، 

اللقطة توحى بأن الصراع النفسى والاجتماعى الذى مر 

التجربة  وأن  التالى،  الجيل  فى  يستمر  سوف  يحيى  به 

بشكل  تنتقل  بل  بسهولة،  تختفى  لا  للابناء  النفسية 

رمزى عبر علاقات الأسرة والضغط المجتمعى.

فهذا المعنى يترك العرض أثراً يستمر فى ذهن المشاهد 

ابتكار  مجرد  ليس  هنا  التجريب  القاعة.  مغادرته  بعد 

مختلفة،  بطريقة  المسرح  لتجربة  وسيلة  بل  شكلى، 

جزءًا  والحاضر،  الماضى  والخيال،  الواقع  يصبح  حيث 

واحدًا من تجربة حسية وفكرية غنية. كل عنصر على 

رحلة  فى  شريكًا  الجمهور  جعل  فى  يساهم  الخشبة 

الشخصيات النفسية، ويطرح أسئلة عميقة عن الهوية 

والذاكرة والصراع الداخلى.

رؤى



    

ن
يي

رح
س

م
 ال

ل
 ك

دة
ري

ج

١٦ فبراير ٢٠٢٦العدد ٩٦٤

16 نوافذ

خانقاه: عبدالصمد 
الربيعى على  د.  كتاب  فى  ..قراءة  العربى  المسرح  ذاكرة  إلى  منسى  رائد  عودة 

أحمد محمد الشريف

من خلال  العربى  المسرح  تاريخ  تشكيل  يُعاد  أن  هل يمكن 

اكتشاف نص واحد؟

هذا ما يحاوله الدكتور على محمد هادى الربيعى فى كتابه 

المهم: »عبدالصمد خانقاه: رائد المسرحية الحديثة فى العراق 

والمهرجان  سين  مؤسسة  عن  الصادر  ونصوص«،  دراسات   -

المسرحى الدولى لشباب الجنوب فى دورته الأخيرة، ويحتوى 

على 63 صفحة من الحجم المتوسط. 

خانقاه  عبدالصمد  لمكانة  الاعتبار  إعادة  إلى  الكتاب  يهدف 

العراقى الحديث، لا سيما بعد اكتشاف  كأحد رواد المسرح 

سنة  المكتوبة  ــرض«  »م مسرحية  مثل  القديمة  نصوصه 

معقول  اللا  محاولات مسرح  أقدم  من  تُعتبر  والتى   ،1952

العربى،  العالم  إلى  ترجماته  تصل  أن  قبل  العربى،  المسرح  فى 

وسبق خانقاه بأفكاره وأطروحاته تيارات الحداثة المسرحية 

التى هيمنت على المشهد العربى بعد الستينيات، حتى إنها 

من  بيكيت  لصموئيل  جودو«  انتظار  »فى  مسرحية  سبقت 

حيث الكتابة، وإن لم تتجاوزها فى الشهرة أو التأثير العالمى.

 خانقاه كما يراه د. على الربيعى 

يحكى المؤلف د. على الربيعى فى الفصل التمهيدى كيف عثر 

بطابعة  مطبوع  الرائحة،  عتيق  الحجم،  صغير  »كتيّب  على 

آلة، يحتوى على خمس مسرحيات قصيرة كتبها عبد الصمد 

خانقاه سنة 1952، تميزت بأسلوبها الحديث وغير التقليدى، 

فى مسرحية  معقول:  اللا  مثل  فكرية مسرحية  تيارات  تبنى 

»مرض« و»التهفهوان«، ثم الرمزية والتعبيرية: فى مسرحيات 

كانت  العيد«.  مع  و»موعد  و»الظلام«،  الغيب«،  »فى  مثل 

والواقع  الجمود  وتحريضيًا ضد  ثوريًا  طابعًا  تحمل  نصوصه 

الاجتماعى.

)مرض(،  الأولى  المسرحية  عنوان  »شــدّنى  الربيعى:  يقول 

فى  تشبه  صادمة،  معقولة  لا  درامية  بنية  أمام  وجدتنى  ثم 

رمزيتها وغرابتها مسرحية )فى انتظار جودو(«.

لجودو  الأول  العرض  تسبق  النصوص  هذه  أن  المفاجأة 

بسنة على الأقل، وتسبق ترجماتها العربية بسنوات. هذه 

الحقيقة وحدها تكفى لطرح السؤال:

العراقى  المسرح  معاجم  فى  قط  خانقاه  يُذكر  لم  »لماذا 

والعربى؟«.

النصوص المسرحية 

يرى د. على الربيعى أن مسرحيتى »مرض« و»التهفهوان« 

اللا حدث-  مقوماته:  بكل  اللامعقول  إلى مسرح  تنتميان 

شخصيات نمطية مفككة- حوارات دائرية- رموز كابوسية- 

شعور بالانتظار، العجز، العبث. 

شخصية  خانقاه  يستخدم  مثلً،  »التهفهوان«  مسرحية  فى 

رمزية تحمل الاسم نفسه، تتحدث بلا نهاية، وتنتقل من 

مونولوج داخلى إلى فراغ وجودى، فى مشهد يُعيد للأذهان 

ما فعله بيكيت ولا نسخ عنه.

مع  و»موعد  و»الــظــام«  الغيب«  »فى  مسرحيات  أمــا 

حيث  والرمزية،  التعبيرية  المدرسة  إلى  فتنتمى  العيد«، 

عالية  رموز  عبر  والروحية  النفسية  الهواجس  تتجسد 

الكثافة، تتداخل فيها الأصوات مع الصور المرئية، وتتعمق 

فى أزمنة داخلية لا يمكن تمثيلها بواقعية مباشرة.

البنية النظرية 

مفاهيم  لتأصيل  والثانى  الأول  الفصل  المؤلف  خصص 

عوامل  بفعل  تشكلت  كيف  موضحًا  الحديثة،  الدراما 

فلسفية، علمية، تاريخية، واقتصادية.

المسرح  فى  أثرت  التى  الحداثية  المدارس  أبرز  أوجز  وقد 

العالمى، مثل:

الرمزية: التى تسعى لتجسيد ما وراء الواقع الحسي

التعبيرية: التى تخرج من داخل الذات لا من خارجها

المتفرج  تسييس  إلى  تهدف  التى  )بريخت(:  الملحمية 

وتوعيته

اللا معقول: التى تعكس فوضى العالم وغياب المعنى

يستشهد  المسرح،  على  وتأثيره  الوجودى  للفكر  عرضه  فى 

بقول نيتشه:

»الإنسان يجب أن يصنع قيمه، لأن الحقيقة المطلقة غير 

تلمسه فى  ما يمكن  التصور هو  أن هذا  ليؤكد  موجودة«، 

الداخلى  خوائها  أمام  تنهار  التى  تلك  التهفهوان،  شخصية 

دون مرجعية أو مخلّص.

المنهج 

التحقيق  فى  صارمًا  علميًا  منهجًا  الربيعى  على  د.  اتبّع 

التاريخى  المنهج  على  اعتمد  حيث  والتحليل،  والتأريخ 

بيكيت،  وأعمال  خانقاه  نصوص  بين  قارن  وقد  التحليلى. 

التأثيرات  عن  وكشف  وغيرهم.  ستيرندبرج  بريخت، 

محدودية  رغم  خانقاه،  به  تميز  الذى  والتفرد  العالمية، 

حضوره النقدى.

وُجدت  كما  النصوص  بـإيراد  تمامًا  الربيعى  د.  التزم  وقد 

نصوص  بين  دقيقة  بمقارنة  التزم  كما  تعديل.  أى  دون 

وعمل  أبسن(.  أونيل،  )بيكيت،  عالمية  ونصوص  خانقاه 

على استخدام المراجع الفلسفية والتاريخية لتوسيع الفهم 

السياقى للنصوص. 

تحليل  أكثر فى  التوسع  كان يمكنه   - رأيى  بحسب   - لكنه 

البناء الحوارى للنصوص، وكذلك فى تقديم سياق سوسيو-

سياسى عن العراق فى بداية الخمسينيات لفهم هذا النوع 

من الكتابة العبثية المبكرة.



العدد ٩٦٤

  
ن

يي
رح

س
م

 ال
ل

 ك
دة

ري
ج

1717

١٦ فبراير ٢٠٢٦

نوافذ

أهمية الكتاب

نادرة  وثيقة  الكتاب  يُعد  العربى  المسرحى  السياق  فى 

تكشف عن مبدع مهم كان مغيبًا عن السردية المسرحية. 

ويمثل جهدًا أرشيفيًا مهمً فى حفظ ذاكرة المسرح العراقى. 

من  مبكرة  مرحلة  تقييم  لإعــادة  الباب  يفتح  أنه  كما 

المسرح العربى المعاصر.

قائمة  إلى  جديدًا  مبدعًا  فقط  يُضيف  لا  الكتاب  هذا  إن 

الصمد  عبد  إن  نفسها.  القائمة  ترتيب  يعيد  بل  الــروّاد، 

الذى عاش ومات دون شهرة أو دعم مؤسساتى،  خانقاه، 

يخرج من هذا العمل ليس فقط كمجرب، بل كأحد أوائل 

من كتبوا بلغة المسرح الحديث فى العالم العربى.

فى الختام يقول المؤلف:

القارئ  شغف  وشحذت  وُفقت،  قد  أكــون  أن  »أرجــو 

بصفحات مجهولة وغير مقروءة من المسرح العراقى«.

وهو بالفعل كذلك.

أما عن إيجابيات هذا الكتاب فتتلخص في:

•  يتميز الكتاب بلغة علمية وتحليل دقيق.

•  يتميز بعمق فى التوثيق وتوسيع الإطار النظرى.

سابق  لكنه  مغمور  لمسرحى  مجهولة  نصوص  تقديم    •

لعصره.

حيث  النقدى.  والإبداع  والتفسير  التحقيق  بين  يجمع    •

قدم الكتاب رؤية تحريرية تجاه التاريخ المسرحى، فهو لا 

يكتفى بالتوثيق بل يهاجم التكرار والاجترار فى البحوث.

•  يطرح سؤالً نقديًا جوهريًا: »لماذا لم نعرف هذا الرجل 

دون  أسماء  تُكرسّ  من  ولمصلحة  غيّبه؟  ومن  قبل؟  من 

غيرها؟«

أما الملاحظات التى تؤخذ عليه فهي:

•  اعتمد الكاتب أحيانًا على الافتراض التأويلى غير الموثق، 

دليل  وجود  دون  بيكيت،  على  خانقاه  اطلاع  كاحتمال 

ملموس.

جميع  تُحلل  فلم  النصوص،  بين  التحليل  تفاوت    •

المسرحيات بنفس العمق؛ فـ«مرض« و«التهفهوان« حظيتا 

بتحليل وافٍ، بينما لم يُفصل كثيراً فى »فى الغيب« و«موعد 

مع العيد«.

البنية الفنية للكتاب:

واضحة،  علمية  الكتاب  لغة  والأسلوب:  اللغة  حيث  من 

سلسة،  أدبية  لغة  على  فيها  حافظ  تكلف  دون  ومباشرة 

جعلت النص النقدى نفسه قابلًا للقراءة الممتعة. 

بالكتاب مزج ناجح بين النقد الأكاديمى والأسلوب الأدبى، 

مما يجعل الكتاب ممتعًا للقارئ غير المتخصص.

أما المآخذ الشكلية:

•  بعض فصول الكتاب تبدو مطوّلة فى تأريخ الفلسفات 

كان  وربما  والرمزية(،  التعبيرية  )مثل  المسرحية  والتيارات 

بالإمكان اختصارها أو دمجها فى تحليل النصوص.

الأصلية  المخطوطات  أو  الوثائق  أو  الصور  غياب    •

الطابع  من  سيُعزّز  كــان  هــذا  أن  رغــم  للمسرحيات، 

الأرشيفى للكتاب. 

امتياز  يتلخص في:  النقدى  التقييم  فإن  ما سبق  بناء على 

العالية  الجودة   - الاكتشاف   قيمة  ندرة  الموضوع-  جدة 

النظرية  بين  التوازن  من  عالى  قدر  تحقيق   – التحليل 

والتطبيق. 

إعادة  انه يسهم فى  تتضح فى  الكتاب  وأثر هذا  قيمة  أما 

بوابة »العراق«.  العربى عبر  تاريخ المسرح  كتابة جزء من 

كما أنه يدفع الباحثين لإعادة التنقيب فى الأرشيف المحلى 

المركز  فى  انخراطهم  عدم  بسبب  مغيّبين  رواد  عن  بحثًا 

الثقافى. 

وإيقاظ  تنبيه  الكتاب هو جرس  إن هذا  نقول  الختام  فى 

الذى نسى  العراقى  التاريخ المسرحى  معرفى مهم فى وجه 

وهو  بيكيت.  عن  نسمع  أن  قبل  باللامعقول  كتب  رجلًا 

له،  تنظّر  له جماعة  لرائد مسرحى لم يكن  استعادة ذكية 

الربيعى  على  د.  أخرجه  حتى  الأرشيف،  فى  حيًا  فدفن 

عاشق  ومخيلة  مــؤرخ،  وأمانة  باحث  بحس  الضوء  إلى 

للمسرح.

وهذا  النسيان،  من  خرج  كبير  رائد  خانقاه  عبدالصمد 

هل  لمعرفة:  والمثقف،  الباحث  لضمير  اختبار  هو  الكتاب 

منسوخاتنا  تدوير  نعيد  أم  بصدق  التاريخ  نكتب  نحن 

المألوفة؟ فالكتاب يجيب بالقول:

الحقيقة قد تكون منسية، لكنها لا تموت.

سطور: فى  المؤلف 
الأستاذ الدكتور على محمد هادى الربيعى

أستاذ جامعى وباحث أكاديمى ومؤرخ مسرحى عراقى، 

كلية  من  المسرحية  الفنون  فى  دكتوراه  على  حاصل 

منصب  حاليًا  ويشغل  بابل،  جامعة   – الجميلة  الفنون 

أستاذ فى قسم الفنون المسرحية بالكلية نفسها.

تنقّل بين مسئوليات أكاديمية وثقافية عديدة، أبرزها:

ــدراســات  وال للبحوث  »نــابــو  مجلة  تحرير  رئيس 

المحكمة« )2005–2015(.

–2009( بابل  بجامعة  المسرحية  الفنون  قسم  رئيس 

.)2013

–2013( بابل  جامعة   – الجميلة  الفنون  كلية  عميد 

.)2017

 مساهماته البحثية والمؤلفات:

توثيق  فى  الغزير  بإسهامه  الربيعى  على  الدكتور  عرف 

يزيد  ما  أصدر  حيث  والعربى،  العراقى  المسرح  تاريخ 

على ثلاثين كتابًا فى هذا المجال، تناول فيها:

خانقاه،  الصمد  عبد  مثل:  المسرح  فى  المنسيين  الرواد 

شالوم درويش، أنور شاؤول.

المــرح  ــخ  ــاري »ت مثل:  المحلى  المــرحــى  الــتــاريــخ 

الملكى  العهدين  فى  المــدرسى  »المــرح  الحلة«،  فى 

والجمهوري«.

فتح  نعوم  »مسرحيات  مثل:  المفقود  المسرحى  الإرث 

الله سحار المفقودة«، و«المسرح المسيحى فى العراق«.

العراق: فرق جورج أبيض،  الفرق المسرحية المصرية فى 

يوسف وهبى، فاطمة رشدى.

الدراسات التوثيقية الحديثة مثل: »المسرح العراقى فى 

وثائق دائرة السينما والمسرح«، و«خزانة ذاكرة مهرجان 

بغداد للمسرح العربي«.

 توجهه البحثي:

استعادة  يروم  توثيقيًا  نقديًا  منهجًا  الربيعى  د.  يتبنى 

عملوا  من  أبرز  من  ويُعد  المغفَلة،  المسرحية  الذاكرة 

على:

أرشفة النصوص المفقودة.

إعادة قراءة تاريخ المسرح من الهامش.

ربط المسرح العراقى بسياقاته العربية والشرقية.

 انتماءاته الثقافية:

عضو اتحاد الأدباء والكتاب فى العراق.

عضو نقابة الفنانين العراقيين.

عضو جمعية مؤرخى الموصل.



    

ن
يي

رح
س

م
 ال

ل
 ك

دة
ري

ج

١٦ فبراير ٢٠٢٦العدد ٩٦٤

18
القلق.. دراماتورجيا 

الانكسار زمن  فى  المسرح   

هند محسن حلمى

لم يعد المسرح فى زمننا الراهن قادرًا على تقديم الحكاية 

كيانًا  باعتبارها  الشخصية  ولا  مطمئنًا،  نظامًا  بوصفها 

ولا  الأخلاقية،  أو  النفسية  بحدوده  الوثوق  مكتملً يمكن 

تخلخلت  لقد  استقرار.  أو  حلّ  لحظة  بوصفها  النهاية 

تخلخلت صورة  كما  المسرحى،  للعرض  الكلاسيكية  البنية 

منطقَه،  الــرد  يمنح  كان  الــذى  فالعالم  ذاتــه؛  الإنسان 

والشخصية اتساقَها، والحدث معناه، لم يعد قائًما بالصورة 

التى عرفها المسرح عبر قرونه الطويلة.

الانكسار  مرحلة  المعاصر،  الإنسان  مثل  المسرح،  دخل 

وتآكلت  الكبرى،  السرديات  فيها  تهاوت  مرحلة  العميق؛ 

هشاشة  وانكشفت  والأخلاقية،  الفكرية  اليقينيات 

المفاهيم التى طالما شكّلت دعائم الفهم والتمثيل. لم يعد 

الواقع يُقرأ بوصفه بنية مستقرة، بل كشبكة متداخلة من 

مباشرة  انعكس  ما  وهو  واللايقين،  والاختلالات  الأزمات 

على لغة المسرح، وبنائه الدرامى، وعلاقته بالجمهور.

النص  داخل  طارئة  حالة  القلق  يعد  لم  السياق،  هذا  فى 

وعى  وحالة  وجماليًا،  وجوديًا  شرطًا  غدا  بل  المسرحى، 

الإنسان  قلق  برمّته.  الدرامى  الفعل  على  نفسها  تفرض 

وتسارع  الواقع،  وضغط  المعنى،  فقدان  بين   – المعاصر 

مكثفًا  فضاءً  المسرح  فى  وجد   – الهوية  وتهشّم  الزمن، 

مساحة  باعتباره  بل  للإجابات،  منبراً  بوصفه  لا  للتعبير، 

للأسئلة المفتوحة والارتباك الخلّق.

نقديًا  مفهومًا  بوصفها  القلق  دراماتورجيا  تنبثق  هنا  من 

وجماليًا يعيد التفكير فى وظيفة المسرح وأدواته، ويقترح 

صيغة مغايرة للعلاقة بين النص والعرض، وبين الشخصية 

والمتلقى، وبين الفعل والنتيجة. إنها دراماتورجيا لا تسعى 

عن  تبحث  ولا  بالارتباك،  تحتفى  ما  بقدر  التفسير  إلى 

عالم  فى  الإنسانى،  المأزق  عمق  تكشف  ما  بقدر  الخلاص 

يتآكل فيه المعنى، ويختل فيه التوازن بين الفرد والواقع، 

وتغدو فيه الأسئلة أكثر صدقًا من أى إجابة.

فى ظل هذا التحول، يصبح المسرح مرآة لانكسار الإنسان، 

قلقه،  أمام  عاريًا  ليضعه  بل  فحسب،  إنتاجه  ليعيد  لا 

محاصًرا بأسئلته، ومفتوحًا على احتمالات لا نهائية من 

التأويل.

أولً: مفهوم دراماتورجيا القلق:

فى  وجــالى  بنائى  نمط  إلى  القلق  دراماتورجيا  تشير 

بنية،  بوصفه  اللايقين  على  يتأسس  المعاصر  المسرح 

الانكسار  وعلى  للعالم،  رؤية  بوصفه  التشظى  وعلى 

الوجودى بوصفه جوهر التجربة الإنسانية. وهو مفهوم 

يمكن قراءته عند تقاطع عدة مسارات فكرية ونقدية، 

من  يتشكّل  ما  بقدر  واحــدة  مدرسة  إلى  ينتمى  لا 

تفاعلها.

ما  المــرح  كتابه  فى  ليمان  هانس-تيز  منظور  فمن 

الحبكة  مركزية  المعاصر  المسرح  يغادر  الدرامى،  بعد 

الحسية،  والتجربة  المفتوحة  البنية  لصالح  والشخصية 

حيث لا يعود المعنى مُنجزاً داخل النص، بل معلّقًا بين 

الدائم للمعنى هو أحد  التعليق  العرض والمتلقى. هذا 

منابع القلق الدراماتورجى.

كيركجارد  عند  سيما  لا  الوجودية،  الفلسفة  ضوء  وفى 

ناتجة  أنطولوجية  بوصفه حالة  القلق  يُفهم  وهايدجر، 

عن مواجهة الإنسان لحريته، ولايقينه، ووعيه بالعدم. 

القلق  يعرض  لا  التصور  هذا  يستلهم  الذى  المسرح 

كحالة نفسية فردية، بل كشرط وجودى عام، يتسلل إلى 

بنية النص وأدواته.

فإن تصورات فرويد  النفسى،  التحليل  أما على مستوى 

عن  الذات  لانفصال  أثراً  بوصفه  القلق  حول  ولاكان 

والمدلول،  الدال  بين  العلاقة  وانكسار  المستقر،  المعنى 

والتكرار  والصمت،  المتكسّة،  اللغة  حضور  تفسّ 

القهرى فى المسرح القَلِق، حيث تفشل اللغة فى احتواء 

التجربة.

تصاعد  على  السياق  هذا  فى  الدراما  تُبنى  لا  هنا،  من 

وانقطاعات  داخلية،  توترات  على  بل  تقليدى،  سببى 

دلالية، وصراعات غير قابلة للحسم. القلق لا يُروى، بل 

يُبنى.

متعددة  )تطبيقات  درامى  اشتغال  آلية  بوصفه  القلق 

المرجعيات(:

والتفكيك): الدراما  بعد  ما  )مرجعية  البنية  فى  قلق    

وكسر  الزمنى،  الخط  تفكيك  فى  السمة  هذه  تتجلى 

ما  وهو  ــدوران،  والـ التكرار  وتبنى  الحدث،  وحــدة 

المركز  تفكك  حول  دريدا  جاك  تصورات  مع  يتقاطع 

العرض لا يسير إلى نهاية، بل  النهائى.  واستحالة المعنى 

ينفتح على فراغ دلالى مقصود.

النفسى: والتحليل  العبث  )مرجعية  اللغة  فى  قلق   -2 

اللغة  حيث  ويونسكو،  بيكيت  تأثيرات  هنا  تتجاور 

التواصلية.  وظيفتها  من  مفرغة  شبه  مكرورة،  عاجزة، 

نوافذ



العدد ٩٦٤

  
ن

يي
رح

س
م

 ال
ل

 ك
دة

ري
ج

1919

١٦ فبراير ٢٠٢٦

بل  للكلام،  غيابًا  ليس   – بيكيت  يرى  كما   – الصمت 

عن  العجز  عبر  يُنطق  القلق  القول.  فى  بالفشل  امتلاء 

النطق.

الجسدى  المــرح  )مرجعية  الجسد  فى  قلق   -  3

والأنثروبولوجي(:

يصبح  القسوة،  فى مسرح  أرتو  أنطونان  تصورات  وفق 

الكلمة.  من  أكــر  والاضــطــراب  لــألم  حاملً  الجسد 

ينهار،  يتشنج،  يصطدم،  بل  يشرح،  لا  هنا  فالجسد 

ويقاوم، بوصفه آخر معاقل الحقيقة فى عالم كاذب.

الشخصية  نقد  )مرجعية  الشخصية  فى  قلق   -  4

الحديثة(:

الــدرامــا  أو  لــوكــاش  عند  كــا   – الشخصية  تعد  لم 

الكلاسيكية – كيانًا متماسكًا، بل ذاتًا منكسرة، متعددة 

شِشنر  ريتشارد  نقد  مع  يتقاطع  ما  وهو  ــوات،  الأص

بعد  ما  تصورات  ومع  المستقرة،  الشخصية  لفكرة 

الحداثة عن تفتت الهوية.

 - 5 قلق فى العلاقة مع المتفرج )مرجعية بريخت وما 

بعده(:

إذا كان بريخت قد سعى إلى إيقاظ وعى المتفرج عبر 

يوقظ  لا  أبعد:  يذهب  القلق  مسرح  فإن  التغريب، 

وعيه فقط، بل يربكه، ويضعه فى قلب التجربة القلقة، 

لا  الأزمة  فى  هنا شريك  المتفرج  أمان.  مسافة  غير  من 

مراقب لها.

منطقة  إلى  القلق  دراماتورجيا  تتحول  المعنى،  بهذا 

التقاء بين:

المسرح ما بعد الدرامى

الفلسفة الوجودية

التحليل النفسى

التفكيك

مسرح العبث

المسرح الجسدى

وهى ليست اتجاهاً مغلقاً، بل أفقًا مفتوحًا للسؤال.

السياق  ضوء  )فى  اليقين  وسقوط  الانكسار  زمن  ثانيًا: 

الفكرى والتاريخي(:

باومان  زيجمونت  يصفه  ما  داخل  التحول  يندرج هذا 

بـ الحداثة السائلة؛ زمن السيولة، وعدم الثبات، وانهيار 

يتقاطع مع تشخيص جان  الكبرى. كما  المرجعية  الأطر 

فرانسوا ليوتار لسقوط السرديات الكبرى، حيث لم تعد 

الأيديولوجيات قادرة على تفسير العالم أو إنقاذه.

فى هذا السياق:

بوصفها مشهدية  يحللها سوزان سونتاج  )كما  الحروب 

دائمة للألم(

الهويات الممزقة )وفق دراسات ما بعد الاستعمار(

الاغتراب )كما عند إريك فروم(

فقدان المعنى )كما عند ألبير كامو(

العميقة لمسرح لا يستطيع – ولا  الخلفية  تشكّل  كلها 

يريد – تقديم عالم منسجم.

يعكس  أن  مريحًا؛  لا  صادقًا  يكون  أن  المسرح  اختار 

وهكذا،  وهميًا.  ترتيبه  يعيد  أن  بدل  مكسورًا  العالم 

الأصدق  اللغة  بل  جانبيًا،  عرضًا  ليس  القلق  يغدو 

ولا  البسيط،  للتفسير  قابلً  يعد  لم  واقع  عن  للتعبير 

للخلاص السريع.

الجمالية  والملامح  النظرية  الجذور  القلق:  دراماتورجيا 

فى زمن الانكسار:

نتاجًا  بوصفها  القلق  دراماتورجيا  إلى  النظر  يمكن 

تشكّلت  متعددة،  ومسرحية  فكرية  لتقاطعات  تراكميًا 

وبالعالم.  بذاته  الإنسان  وعى  فى  عميقة  تحولات  عبر 

فهى لا تنتمى إلى اتجاه مسرحى واحد بقدر ما تنبثق 

ومسرح  الوجودية،  الفلسفة  بين  التماس  منطقة  من 

النفسى،  والتحليل  الدرامى،  بعد  ما  والمسرح  العبث، 

منحها  ما  هو  التداخل  هذا  بعدها.  وما  الحداثة  ونقد 

بل  ثيمة،  مجرد  ليس  القلق  وجعل  الإشكالى،  طابعها 

بنية جمالية شاملة.

انتقلت  وكامو،  سارتر  عند  كما  الوجودى،  المسرح  مع 

الداخل  مساءلة  إلى  الخارجى  الفعل  تمثيل  من  الدراما 

مأزومًا،  كائنًا  الشخصية  أصبحت  حيث  الإنــســاني؛ 

بالعدم. هنا  بالحرية، ومهددًا  مثقَلً  بالاختيار،  محاصًرا 

اضطرابًا  بوصفه  لا  المركزى،  موقعه  يتخذ  القلق  بدأ 

الدرامى  التوتر  يولّد  وجودى  كشرط  بل  عابراً،  نفسيًا 

الفعل  على  القادر  البطل  فكرة  ويفكك  الداخل،  من 

والحسم.

فعند  المسار؛  هــذا  ليعمّق  العبث  مــرح  جــاء  ثم 

ذروته  القلق  بلغ  يونسكو  وأوجين  بيكيت  صموئيل 

بلا  الأفعال  وتكررت  اللغة،  انهارت  حيث  الجمالية، 

فى  أســاسى.  دلالى  عنصر  إلى  الصمت  وتحوّل  جــدوى، 

ولم  التقدم،  على  قادرة  الحكاية  تعد  لم  المسرح،  هذا 

القلق  فشله.  على  شاهدًا  بل  للمعنى،  أداة  اللغة  تعد 

دائرى،  زمن  ذاتها:  البنية  فى  تجسّد  بل  يُعرض،  لم  هنا 

شخصيات عالقة، انتظار بلا أفق.

ما  المــرح  حــول  ليمان  هانس-تيز  تنظيرات  ومــع 

الجسد،  وتقدّم  النص،  مركزية  تفككت  الدرامى،  بعد 

والصورة، والحدث اللحظى، بوصفها حوامل للمعنى. لم 

يعد العرض يسعى إلى الطمأنة أو الإقناع، بل إلى إرباك 

قلقة.  حسية  تجربة  داخل  المتفرج  ووضع  الإدراك، 

هذا المسرح لا يقدّم سردية مكتملة، بل يعلّق المعنى، 

الخشبة  بين  مشتركة  إدراكية  حالة  التوتر  ويجعل 

والصالة.

عبر  القلق  دراماتورجيا  تتجلى  الجذور،  هذه  ضوء  فى 

وغياب  الدرامى،  البناء  تفكك  واضحة:  فنية  ملامح 

الحبكة التقليدية، وتعدد البدايات والنهايات المحتملة، 

والتكرار،  المبتورة،  بالجمل  تتسم  مــأزومــة  ولغة 

بوصفها  تظهر  الشخصيات  معقول.  واللا  والصمت، 

ثابتة،  هوية  أو  مستقر  تاريخ  بلا  مكتملة،  غير  ذواتًا 

مشحون  ــاسى،  أس خطاب  إلى  الجسد  يتحول  بينما 

بدوره  الزمن  الطويل.  والسكون  والتشنج،  بالتوتر، 

يفقد خطيته، ويدور فى فراغ دائرى يعكس العجز عن 

التقدم.

ولا يقف القلق عند حدود النص والعرض، بل يمتد إلى 

علاقة المسرح بالمتفرج؛ إذ يُسحب الجمهور من موقع 

التلقى الآمن إلى موقع المشاركة فى عدم الأمان الجمالى. 

المتفرج لا يُنح تفسيراً ولا خلاصًا، بل يُجبر على مواجهة 

أسئلته الخاصة، وعلى الاعتراف بهشاشة المعنى.

استسلامًا  القلق  دراماتورجيا  تمثل  لا  الإطــار،  هذا  فى 

ترفض  إنها  جمالية.   مقاومة  فعل  بل  للانكسار، 

وتُصّر على مواجهة  الجاهزة،  الحلول  وتقاوم  التبسيط، 

الواقع كما هو، دون أقنعة أو مساحيق. مسرح القلق 

لا يعد بالشفاء، لكنه يفضح المرض.

القلق  دراماتورجيا  فتكتسب  العربى،  المسرح  فى  أما 

حيث  مأزوم،  واجتماعى  سياسى  واقع  من  خصوصيتها 

والذاكرة  اليومى،  القهر  مع  الوجودية  الأسئلة  تتقاطع 

الجمعية المثقلة، والخيبات المتراكمة. الشخصية العربية 

مسحوقة  ذاتًا  بل  مجردًا،  فلسفيًا  كائنًا  ليست  القلقة 

اتجهت  لذلك  الداخلى.  والمنفى  والخوف  السلطة  بين 

السرد  تفكيك  إلى  المعاصرة  العربية  العروض  من  كثير 

الإيهام  وكسر  والعبث،  الرمزية  واستخدام  التاريخى، 

بطولية،  لا  مهزومة  شخصيات  وتقديم  المسرحى، 

تعكس عمق الأزمة بدل التستر عليها.

خاتمة:
تاريخ  فى  عابرة  مرحلة  القلق  دراماتورجيا  ليست 

توازنه،  فقد  زمــن  عن  صــادقًــا  تعبيراً  بل  المــرح، 

الكبرى.  السرديات  وتآكلت  اليقينيات،  فيه  وانكسرت 

إنه مسرح لا يمنح عزاءً، ولا يقدّم حلولً، لكنه يمنح ما 

هو أكثر خطورة وأهمية: الوعى.

المــرح  مهمة  تكون  لا  ــا  ربم الانــكــســار،  ــن  زم وفى 

هي: كما  الحقيقة،  يقول  أن  بل  العالم،  يرمم   أن 

مؤلمة، ناقصة، وقلقة.. لكنها حقيقية.

نوافذ



    

ن
يي

رح
س

م
 ال

ل
 ك

دة
ري

ج

١٦ فبراير ٢٠٢٦العدد ٩٦٤

20
الرقمى.. المسرح 

عابرة تقنية  لا  ثقافيًا   
ً

سؤال بوصفه 

حسن عبدالهادى حسن

منشورات  ضمن  الرقمى«  »المــرح  كتاب  يطل  حين 

للمسرح  الدولى  القاهرة  والثلاثين لمهرجان  الثانية  الدورة 

إلى  عابرة  إضافة  بوصفه  ذلك  يفعل  لا  فإنه  التجريبى، 

إلى  متخصصة موجهة  العربى، ولا كترجمة  المسرح  مكتبة 

كثيفة  ثقافية  كإشارة  بل  الأكاديميين،  من  ضيقة  دائرة 

الدلالة، تنبّه إلى تحوّل عميق يطال بنية التفكير المسرحى 

التوقيت،  هذا  وفى  تحديدًا،  الكتاب  هذا  فاختيار  ذاتها. 

على  ــادرًا  ق يعد  لم  المسرح  بأن  متزايدًا  ــا  إدراكً يعكس 

علاقتنا  تشكيل  أعادت  التى  الرقمية  التحولات  تجاهل 

هنا  نفسه.  التلقى  وبفعل  وبالفضاء،  وبالجسد،  بالزمن، 

التكنولوجيا  نستخدم  »كيف  كتاب يشرح  مع  نتعامل  لا 

فى  التفكير  نعيد  كيف  يسأل:  نص  مع  بل  المسرح؟«،  فى 

المسرح حين تصبح التكنولوجيا جزءًا من نسيج الواقع لا 

ملحقًا به؟

إذ  الحقيقى،  ثقله  الكتاب  يمنح  ما  هو  السؤال  هذا 

واضح  معرفى  موقف  من  ماسورا  ناديا  المؤلفة  تنطلق 

فى  الرقمى،  المسرح  الإحــال.  أو  القطيعة  ثنائية  يرفض 

نفيًا  ولا  التقليدى،  المسرح  عن  بديلً  ليس  التصور،  هذا 

من  طويلة  سلسلة  ضمن  تطور  لحظة  هو  بل  لتاريخه، 

المسرح،  نشأته.  منذ  الفن  هذا  عرفها  التى  التحولات 

فنًا  كان  ما  بقدر  تقنيًا  فنًا  دائًما  كان  المؤلفة،  تقترح  كما 

إلى  الماكينات،  إلى  الإضــاءة،  إلى  القناع،  من  إنسانيًا؛ 

أدوات عصره،  استيعاب  عن  المسرح  يتوقف  لم  الفيديو، 

أداة  مجرد  تعد  لم  التكنولوجيا  أن  اليوم  الفارق  لكن 

المعنى،  إنتاج  فى  يشارك  وسيطًا  أصبحت  بل  مساعدة، 

العربية الخاصة،  الكتاب أهميته  فى هذا الإطار، يكتسب 

إما  الرقمنة  مع  يتعامل  زال  ما  ثقافى  سياق  فى  يأتى  لأنه 

ناديا  شكليًا.  إغراءً  بوصفها  أو  للهوية،  تهديدًا  بوصفها 

تطرح  بل  الموقفين،  هذين  من  أى  إلى  تنحاز  لا  ماسورا 

للتفاوض:  فضاءً  الرقمى  المــرح  فى  ترى  ثالثة  رؤيــة 

الجسد  بين  الرقمى،  والوسيط  الحى  الحضور  بين  تفاوض 

هذا  التقنية.  والمعالجة  المباشر  الفعل  بين  والصورة، 

كعملية  بل  جاهزاً،  حلً  بوصفه  م  يُقدَّ لا  التفاوض 

مفتوحة تتطلب وعيًا نقديًا مستمراً.

فهى  التوجه.  هذا  تؤكد  الكتاب  بها  يُكتب  التى  اللغة 

عمقها  عن  تتنازل  لا  لكنها  متعالية،  غير  واضحة،  لغة 

المفاهيمى. المؤلفة تكتب بعين الباحث، لكنها لا تنسى 

لمصمم  للممثل،  للمخرج،  للممارس،  أيضًا  تكتب  أنها 

السينوغرافيا. هذا التزاوج بين النظرية والممارسة ليس 

مصادفة، بل جزء من الرؤية العامة للكتاب، التى ترى 

التجربة،  خارج  من  فهمه  يمكن  لا  الرقمى  المسرح  أن 

من  يقيه  نظرى  إطــار  دون  من  ممارسته  يمكن  ولا 

الوقوع فى الاستعراض التقنى.

يتعامل  لا  الكتاب  أن  يتضح  الأولى،  الصفحات  منذ 

بوصفها  بل  مؤجلً،  مستقبلً  بوصفها  الرقمنة  مع 

ليست  كورونا  جائحة  إلى  الإشــارة  مفروضًا.  حــاضًرا 

هشاشة  أظهرت  كاشفة  لحظة  بل  ظرفيًا،  توظيفًا 

وتُنَع  المسارح،  تُغلَق  التقليدية حين  المسرحية  النماذج 

هذا  فى  مستحيلً.  الفيزيائى  اللقاء  ويصبح  التجمعات، 

كضرورة  بل  كترف،  الرقمى  المسرح  يظهر  لا  السياق، 

بوصفه  المسرح  فكرة  على  للحفاظ  كوسيلة  وجودية، 

فضاءً اجتماعيًا، حتى حين يتغير شكله، غير أن الكتاب 

الرقمى،  المسرح  الساذج.  الإنقاذ  خطاب  فى  يسقط  لا 

كما يقدمه، ليس حلً لكل أزمات المسرح، ولا بديلً عن 

الممثل والجمهور. بل هو أفق جديد  الحى بين  الصراع 

يفتح أسئلة أكثر مما يغلق، ويضع الفنان أمام مسئولية 

مضاعفة: أن يفهم الوسيط الذى يستخدمه، وأن يدرك 

الرقمى،  المسرح  يصبح  هكذا  والأخلاقى.  الجمالى  أثره 

فى جوهره، موقفًا فكريًا قبل أن يكون ممارسة تقنية، 

بهذا المعنى، يمكن قراءة الكتاب بوصفه نصًا نقديًا عن 

قلق  يلتقط  إنه  ما هو نص عن المسرح.  بقدر  الحاضر 

العصر، وتوتره بين الاتصال والعزلة، بين الوفرة الرقمية 

لفهم  مختبراً  بوصفه  المسرح  ويقترح  المعنى،  وفقدان 

من  لا  الكتاب،  رحلة  تبدأ  هنا  ومن  التناقضات.  هذه 

مسرحًا  نصنع  أن  يعنى  ماذا  السؤال:  من  بل  الخشبة، 

اليوم؟ 

المسرح  بتأطير  انشغل  قد  السابق  التحليل  كان  إذا 

الرقمى بوصفه سؤالً ثقافيًا عامًا، فإن التعمق الحقيقى 

ذلك  الحضور،  مفهوم  من  يبدأ  التحول  هذا  طبيعة  فى 

المفهوم الذى شكّل، عبر قرون طويلة، حجر الأساس فى 

تعريف المسرح ذاته. فالمسرح، فى صيغته الكلاسيكية، 

كان يُعرَّف بوصفه فن اللقاء الحى بين ممثل وجمهور 

التجربة  تتأسس  حيث  واحــد،  ومكان  واحد  زمن  فى 

ما  أن  إدراك  وعلى  اللحظى،  التشارك  على  الجمالية 

نفسها  بالطريقة  تكراره  يمكن  لا  الخشبة  على  يحدث 

بساطته  على  التعريف،  هــذا  أن  غير  أخــرى.  مــرة 

الوسائط  تدخل  حين  مساءلة  موضع  يصبح  الظاهرية، 

توثيقى  المسرحية، لا كعنصر  العملية  قلب  إلى  الرقمية 

وفى  نفسه،  الأدائى  الفعل  من  أصيل  كجزء  بل  لاحق، 

مع  ماسورا  ناديا  تتعامل  لا  الرقمي«،  »المسرح  كتاب 

بوصفها  بل  حلها،  يجب  أزمة  بوصفها  الإشكالية  هذه 

الرقمى،  المــرح  فى  فالحضور،  فهمه،  يجب  تحولً 

حضور  هناك  توزيعه،  يُعاد  بل  يُستبدل،  ولا  يُلغى  لا 

مع  يتجاور  الحضور  هذا  لكن  للمؤدى،  فعلى  جسدى 

أو  الرقمية،  الصورة  فى  يتمثل  وسيطى،  آخر  حضور 

الازدواجية  الافتراضى، هذه  الجسد  أو  المعالج،  الصوت 

لا تفرغ التجربة من صدقها، بل تمنحها طبقات إضافية 

دراميًا  خيارًا  بوصفها  إليها  يُنظر  أن  شرط  المعنى،  من 

السياق،  هذا  فى  الكتاب،  يُعيد  تقنية،  حيلة  لا  واعيًا، 

ارتبط  طالما  ــذى  ال وهنا«  »الآن  مفهوم  فى  النظر 

نوافذ



العدد ٩٦٤

  
ن

يي
رح

س
م

 ال
ل

 ك
دة

ري
ج

2121

١٦ فبراير ٢٠٢٦

بالمسرح، »الآن« لم يعد لحظة زمنية مغلقة، بل نقطة 

يحدث  قد  العرض  رقمى،  وزمن  حى  زمن  بين  تقاطع 

أو  البث،  عبر  خارجها  يمتد  لكنه  معينة،  لحظة  فى 

المؤلفة  تصر  ذلك،  ومع  اللاحق.  التفاعل  أو  التسجيل، 

على أن هذا الامتداد لا يعنى ذوبان التجربة المسرحية 

فى زمن افتراضى بلا حدود، بل يتطلب إعادة التفكير فى 

وهو  حتى  بكثافته،  يحتفظ  بحيث  العرض  بناء  كيفية 

يعبر وسائط متعددة.

تعريف  إعادة  إلى  يقود  الزمن  مفهوم  فى  التحول  هذا 

التجربة المسرحية ذاتها، ففى المسرح الرقمى، لا تنتهى 

التجربة بانتهاء العرض، ولا تبدأ فقط عند رفع الستار. 

عبر  العرض  لحظة  قبل  العمل  إلى  يدخل  قد  المتلقى 

انتهائه  بعد  فيه  متورطًا  يظل  أو  رقمية،  تمهيدية  مواد 

التفاعل  وإعادة  المتكررة،  والمشاهدات  النقاشات،  عبر 

زمنًا  يصبح  المعنى،  بهذا  المسرحى،  الزمن  عناصره.  مع 

المباشرة  والغياب،  الحضور  لحظات  فيه  تتداخل  مركبًا، 

هذا  تحويل  من  يحذر  الكتاب  أن  غير  والتأجيل، 

توتره  من  العرض  لتفريغ  ذريعة  إلى  الزمنى  الامتداد 

فن  يظل  الرقمية،  صيغته  فى  حتى  فالمسرح،  اللحظى. 

التوتر، فن الانتظار، فن ما قد يحدث ولا يحدث، لذلك 

كثافة  نقاط  على  الحفاظ  ضرورة  على  المؤلفة  تؤكد 

بأن  المتلقى  فيها  يشعر  لحظات  العرض،  داخل  زمنية 

أو  تأجيله  يمكن  لا  يحدث  ما  وبأن  »ينضغط«،  الزمن 

استهلاكه بلا اكتراث.

فى هذا السياق، يستعيد الكتاب بشكل ضمنى نقاشات 

أن  إلى دريدا، دون  برجسون  الزمن، من  فلسفية حول 

يغرق فى الاستشهادات المباشرة، الزمن، هنا، ليس خطًا 

مع  التفاعل  عبر  تتشكل  إدراكية  تجربة  بل  مستقيمً، 

الوسيط، المسرح الرقمى يكشف أن الزمن المسرحى لم 

يكن يومًا محض آنية فيزيائية، بل بناءً إدراكيًا تشاركيًا، 

البناء أكثر وضوحًا وتعقيدًا فى  الرقمنة تجعل هذا  وأن 

آن واحد.

حول  مهمً  ســؤالً  الكتاب  يطرح  أخــرى،  ــة  زاوي من 

العرض  كان  فإذا  المسرح.  ذاكرة  على  التحول  هذا  أثر 

فإن  فانيًا،  حدثًا  بوصفه  الذاكرة  فى  يعيش  التقليدى 

هذا  للاسترجاع،  قابلً  ماديًا  أثراً  يترك  الرقمى  المسرح 

يصبح  العرض  شكله،  يغيّ  لكنه  الفناء،  يلغى  لا  الأثر 

تعيد  لا  المشاهدة  إعادة  لكن  المشاهدة،  لإعادة  قابلً 

مجالً  يفتح  التجربتين  بين  الفارق  نفسها،  التجربة 

بين  العلاقة  وفى  التوثيق،  معنى  فى  للتفكير  جديدًا 

الذاكرة الحية والأرشيف الرقمى.

إضافيًا.  بعدًا  الأسئلة  تكتسب هذه  العربى،  السياق  فى 

التوثيق،  الذى عانى طويلً من ضعف  العربى،  فالمسرح 

لكن  تجاربه،  لحفظ  فرصة  الرقمية  الوسائط  فى  يجد 

العرض  تحويل  خطر  طياتها  فى  تحمل  الفرصة  هذه 

جاهزة،  حلولً  يقدّم  لا  الكتاب  استهلاكية،  مادة  إلى 

امتدادًا  التوثيق  نقدى يجعل من  إلى وعى  يدعو  لكنه 

الحضور  مفهوم  يخرج  هكذا،  عنها،  بديلً  لا  للتجربة، 

التقليدية، ويصبح مفهومًا متعدد الأبعاد،  من بساطته 

يُستبدل بحضور  يُختزل فى وجود جسدى فقط، ولا  لا 

الكتاب،  يقدمه  كما  الرقمى،  المسرح  خالص،  افتراضى 

هو فن إدارة هذا التوتر الخلّق بين أنماط مختلفة من 

خلال  ومن  تتطابق.  ولا  تتجاور  أزمنة  وبين  الحضور، 

المسرح  لرؤية  جديدًا  أفقًا  الكتاب  يفتح  الفهم،  هذا 

اختراع  إعادة  قادرة على  تجربة زمنية متحوّلة،  بوصفه 

نفسها دون أن تفقد جوهرها.

على  ارتكز  قد  الطويل،  تاريخه  عبر  المسرح،  كان  إذا 

حضوره  ومصدر  الأدائى  الفعل  مركز  بوصفه  الجسد 

الأساسى، فإن دخول الوسائط الرقمية إلى قلب العرض 

كتاب  فى  مساءلته،  أعاد  ما  بقدر  المركز  هذا  يلغِ  لم 

عنصر  أنه  على  الجسد  إلى  يُنظر  لا  الرقمي«،  »المسرح 

د بالاختفاء، ولا إلى الصورة الرقمية بوصفها خصمً  مهدَّ

له، بل إلى العلاقة بينهما باعتبارها ساحة اشتباك جمالى 

للتمثيل،  فهمنا  فى  أعمق  تحولات  تكشف  ومعرفى 

ككل،  المسرحى  للمشهد  إدراكنا  ولطريقة  وللمكان، 

لم  المسرحى  الجسد  أن  فكرة  من  ماسورا  ناديا  تنطلق 

جسدًا  دائًما  كان  بل  خالصًا،  طبيعيًا  كيانًا  يومًا  يكن 

القناع، والملابس،  ثقافية وتقنية.  مُنتجًا داخل منظومة 

والإضاءة، والماكياج، كلها وسائط أعادت تشكيل الجسد 

عبر التاريخ، الفرق اليوم أن الوسيط الرقمى لا يكتفى 

من  موازية  نسخة  يخلق  بل  خارجية،  طبقة  بإضافة 

وتختفى،  وتتضاعف،  تتحرك،  أن  يمكن  صورة  الجسد، 

وتعود. هذا »الجسد المضاعف« يفتح إمكانات تعبيرية 

بالسيطرة،  تتعلق  تحديات  أيضًا  يفرض  لكنه  جديدة، 

وبالانسجام، وبحدود المعنى.

فى المسرح الرقمى، كما يصفه الكتاب، لا يقف الجسد 

تفاوض  علاقة  فى  معها  يدخل  بل  الصورة،  مواجهة  فى 

ولا  الضوئى،  الإسقاط  مع  يتنافس  لا  الممثل  مستمرة. 

من  جزءًا  يصبح  بل  الشاشة،  لصالح  حضوريته  تُختزل 

والضوء،  المــادة  تتجاور  حيث  مركب،  بصرى  تركيب 

على  يتوقف  لا  التركيب  هذا  نجاح  والبيكسل.  واللحم 

توظيفها.  بكيفية  درامى  وعى  على  بل  التقنية،  جودة 

حين تُستخدم الصورة بوصفها عنصًرا سرديًا أو شعوريًا، 

بوصفها  تُستخدم  وحــن  المعنى؛  أفــق  توسّع  فإنها 

استعراضًا، فإنها تُفرغ الجسد من قوته.

هذا التحول ينعكس مباشرة على مفهوم السينوغرافيا. 

أصبح  بل  للأداء،  ثابتة  خلفية  يعد  لم  المسرحى  المكان 

الإسقاطات،  بلحظة،  لحظة  يتغير  ديناميكيًا  فضاءً 

تتيح  المعزز،  الواقع  وتقنيات  الضوئية،  والخرائط 

انتقال  دون  آخر  إلى  موقع  من  يتحول  أن  للمكان 

يمكن  لا  رمزية  أو  نفسية  حالات  يعكس  وأن  فيزيائى، 

لا  هنا  المكان  وحدها.  التقليدية  بالوسائل  تحقيقها 

للتحول،  قابلً  ليكون  يُبرمج  بل  واحــدة،  مرة  م  يُصمَّ

الرقمية  السينوغرافيا  الكتاب يحذر من اختزال  غير أن 

صورة  ليس  الرقمى  المكان  فقط.  البصرى  بعدها  فى 

المتلقى  إدراك  فى  تؤثر  حسية  تجربة  بل  فحسب، 

الجسد  يثقل  أن  يمكن  الرقمى  الضوء  والزمن،  للجسد 

حضورًا  يمنحه  أن  يفتته،  أو  يضخّمه  أن  يخففه،  أو 

طيفيًا أو واقعيًا مكثفًا. هذا التأثير يتطلب فهمً عميقًا 

للعلاقة بين الجسد والتقنية، لا مجرد إتقان للأدوات.

أفكار  النقاش  هذا  يستدعى  النظرية،  الناحية  من 

يُفهم  لا  حيث  ــدرك،  الم الجسد  حــول  ميرلو–بونتى 

وسيلة  بوصفه  بل  الفضاء،  فى  موضوعًا  بوصفه  الجسد 

نوافذ



    

ن
يي

رح
س

م
 ال

ل
 ك

دة
ري

ج

١٦ فبراير ٢٠٢٦العدد ٩٦٤

22

هذا  إلى  يضيف  الرقمى  المسرح  ذاتــه.  الفضاء  لإدراك 

يُدركَ  لكنه  الفضاء،  يدرك  الجسد  جديدًا:  بعدًا  التصور 

هذه  صورته.  تشكيل  يعيد  رقمى  وسيط  عبر  أيضًا 

الازدواجية تجعل الجسد فى حالة توتر دائم بين حضوره 

الفيزيائى وتمثيله الوسائطى.

أمثلة  خلال  من  التوتر  هذا  مناقشة  فى  الكتاب  يتوسع 

لا  المتحركة  الإسقاطات  استخدمت  لعروض  تطبيقية 

مع  يتفاعل  شعوري«  »مكان  لخلق  بل  المشهد،  لتزيين 

السينوغرافيا  تكون  لا  العروض،  هذه  فى  الممثل،  حركة 

شخصية  يمتلك  يكاد  الأداء،  فى  شريكًا  بل  صامتًا،  عنصًرا 

إيقاعه  له  متحركًا،  كائنًا  يصبح  المكان  بــه،  خاصة 

جسده  ضبط  يعيد  أن  الممثل  من  ويتطلب  وتحولاته، 

باستمرار.

خاصة،  أهمية  الطرح  هذا  يكتسب  العربى،  السياق  فى 

لأن المسرح العربى غالبًا ما اعتمد على حلول سينوغرافية 

النص،  هيمنة  بسبب  أو  الإنتاجية  القيود  بسبب  ثابتة، 

ليس  القيود،  هذه  تجاوز  إمكانية  يفتح  الرقمى  المسرح 

العلاقة  فى  التفكير  إعادة  عبر  بل  ضخمة،  ميزانيات  عبر 

بين الجسد والمكان. إسقاط واحد ذكى، أو معالجة ضوئية 

دون  عميقة  درامية  تحولات  تخلق  أن  يمكن  واعية، 

يغفل  لا  الكتاب  لكن  مفرطًا،  تقنيًا  عبئًا  العرض  تحميل 

يؤدى  قد  الصورة  الاعتماد على  فى  فالإفراط  المخاطر  عن 

ثانوى  عنصر  إلى  الممثل  وتحويل  الجسد،  تهميش  إلى 

للتأكيد  المؤلفة  تعود  هنا  كثيف،  بصرى  مشهد  داخل 

الجسد  الرقمى لا ينجح إلا حين يحتفظ  على أن المسرح 

بوصفه  بل  للمعنى،  الوحيد  المصدر  بوصفه  لا  بمركزيته، 

الصورة  يمنح  ما  هو  الجسد  كلها.  الوسائط  التقاء  نقطة 

إلى  التحول  من  الرقمى  الفضاء  يمنع  ما  وهو  وزنها، 

من  القسم  هذا  يقدم  المحصلة،  فى  عمق،  بلا  سطح 

والسينوغرافيا  الجسد  لتحولات  دقيقة  قراءة  الكتاب 

ولا  التقنية  إلى  تنحاز  لا  قــراءة  الرقمى،  المــرح  فى 

الجمالى.  اشتغالها  شروط  فهم  إلى  تسعى  بل  ترفضها، 

الرقمى، بل يتغير، والمكان  العصر  الجسد لا يختفى فى 

لا يذوب، بل يعاد بناؤه وبين هذا وذاك، يظل المسرح 

فضاءً للتجربة الإنسانية، حتى وهو يعبر أكثر الوسائط 

حداثة.

من  أول  فإن  الرقمى،  المجال  إلى  المسرح  يدخل  حين 

يواجه هذا التحول بصورة مباشرة هو الممثل، فالممثل، 

وصاحِب  المسرحى،  الفعل  مركز  تاريخيًا  كان  الذى 

والمعنى،  الحضور  توليد  على  القادر  الوحيد  الجسد 

صور  الوسائط:  من  بطبقات  محاطًا  فجأة  نفسه  يجد 

تنافسه  تُعالَج رقميًا، شاشات  تُضاعف جسده، أصوات 

انتباه الجمهور، وأحيانًا عناصر غير بشرية تشاركه  على 

مع  يتعامل  الرقمي«  »المسرح  كتاب  الأدائى،  الفضاء 

بل  للممثل،  مباشًرا  تهديدًا  بوصفها  لا  التحولات  هذه 

بوصفها لحظة اختبار عميقة لمعنى الأداء ذاته.

أن  مفادها  أساسية  فرضية  من  ماسورا  ناديا  تنطلق 

لكنه  مركزيته،  يفقد  لا  الرقمى  المــرح  فى  الممثل 

فقط  قائًما  الأداء  يعد  لم  تعريفها.  إعــادة  على  يُجبر 

مادى،  فضاء  فى  والصوت  الجسد  على  السيطرة  على 

اشتغاله،  وبكيفية  بالوسيط،  وعيًا  يتطلب  أصبح  بل 

الجسد  صــورة  تشكيل  بها  يعيد  التى  وبالطريقة 

بل  الوسيط،  »رغــم«  يؤدى  لا  هنا  الممثل  وحضوره. 

مركبة  أدائية  منظومة  من  جزءًا  ويصبح  خلاله«،  »من 

تتداخل فيها الإنسانية مع التقنية.

هذا التحول يفتح سؤال الهوية على مصراعيه، من هو 

يقيم  وأين  الشاشة؟  تتضاعف صورته على  الممثل حين 

حضوره الحقيقي: فى الجسد الحى أم فى تمثيله الرقمي؟ 

الكتاب لا يقدّم إجابات قطعية، لكنه يصر على أن هذا 

ليس  وصورته،  الجسد  بين  والنسخة،  الأصل  بين  التوتر 

فى  أعمق  فلسفية  لتحولات  امتداد  بل  طارئة،  ظاهرة 

الرقمى يصبح  المسرح  الممثل فى  المعاصرة.  الذات  فهم 

الفيزيائى  المجال  إلى  بالكامل  ينتمى  لا  »هجينًا«،  كائنًا 

تستعيد  السياق،  هذا  فى  الافتراضى،  فى  كليًا  يذوب  ولا 

هاراواى  دونا  أطروحات  مباشر،  غير  بشكل  المؤلفة، 

حول »السايبورغ«، حيث يُفهم الكائن المعاصر بوصفه 

تركيبًا بين البيولوجى والتقنى. غير أن المسرح الرقمى لا 

يتعامل معه  بل  احتفاءً طوباويًا،  التركيب  بهذا  يحتفى 

بحذر نقدى. فالممثل السايبورغى ليس بطلً خارقًا، بل 

ذاتًا قلقة، تتعرض باستمرار لخطر التفكك أو التشييء 

إذا ما فُقد التوازن بين الجسد والوسيط.

يتحول من فعل إظهار إلى فعل  الإطار،  الأداء، فى هذا 

ينسّق  بل  الانفعال،  بإيصال  يكتفى  لا  الممثل  تنسيق، 

الإسقاطات،  مع  توقيته  يضبط  الصورة،  مع  حضوره 

هذا  الوسيط.  استجابة  وفق  إيقاعه  تشكيل  ويعيد 

تُدرسّ  لا  جديدة،  مهارات  يتطلب  الأداء  من  النوع 

بالفضاء  وعى  التقليدية:  التمثيل  مــدارس  فى  عــادة 

مع  التفاعل  على  قدرة  الزمنى،  للتأخير  إدراك  الرقمى، 

اختزال  يرفض  الكتاب  لكن  أحيانًا،  مرئية  غير  عناصر 

هذه المهارات فى بعدها التقنى. فالممثل، مهما تعقدت 

الوسائط، يظل مطالبًا بالحفاظ على صدق الأداء، وعلى 

نوافذ



العدد ٩٦٤

  
ن

يي
رح

س
م

 ال
ل

 ك
دة

ري
ج

2323

١٦ فبراير ٢٠٢٦

أو  الأداء  تُضخّم  قد  التقنية  المتلقى.  مع  حية  علاقة 

تُجزئّه، لكنها لا تستطيع أن تحل محل الفعل الإنسانى 

ذاته. هنا تؤكد المؤلفة أن أخطر ما يمكن أن يحدث فى 

المسرح الرقمى هو تحويل الممثل إلى »مشغّل واجهة«، 

يؤدى حركات مضبوطة بلا توتر داخلى.

على  البشرية  غير  العناصر  أيضًا حضور  الكتاب  يناقش 

بوصفها شركاء  الأفاتارات،  الروبوتات،  الدمى،  الخشبة: 

للممثل، بل  العناصر لا تُطرح كمنافسين  أدائيين. هذه 

كمرايا تعكس إنسانيته. حين يؤدى الممثل أمام روبوت 

أصدق؟  أيهما  يكون:  لا  السؤال  فإن  رقمية،  صورة  أو 

وحدود  الإنسان  حدود  اللقاء  هذا  يكشف  كيف  بل: 

لإعادة  اللقاءات  هذه  يستخدم  الرقمى  المسرح  الآلة؟ 

لكن فى صيغة  والآخر،  الذات  قديمة حول  أسئلة  طرح 

معاصرة.

حساسية  النقاش  هذا  يكتسب  العربى،  السياق  فى 

أدائى  بتراث  يرتبط  ما  غالبًا  العربى  فالممثل  إضافية. 

الصوتية،  البلاغة  وعلى  المباشر،  الجسد  على  يقوم 

الوسيط  دخول  الجمهور.  مع  الحميمة  العلاقة  وعلى 

التراث. غير  لهذا  تهديدًا  بوصفه  إليه  يُنظر  قد  الرقمى 

يلغى  لا  الوسيط  مختلفة:  قراءة  إلى  يدعو  الكتاب  أن 

ما  إذا  إبرازها،  يعيد  أن  بل يمكن  الثقافية،  الخصوصية 

استُخدم بوعى نقدى.

تقنيًا  ليس  الكتاب،  يلمح  كما  الحقيقى،  التحدى 

العمل  على  الممثل  ندربّ  كيف  تربوى.  هو  ما  بقدر 

الأداء  جوهر  نفقد  أن  دون  وسائطية  منظومة  داخل 

مصدر  بوصفه  الجسد  على  نحافظ  كيف  المسرحي؟ 

تظل  الأسئلة  هذه  للصورة؟  حامل  مجرد  لا  المعنى، 

مستقبل  حول  النقاش  قلب  تشكّل  لكنها  مفتوحة، 

الممثل فى العصر الرقمى، فى المحصلة، يقدّم هذا القسم 

يعيش  كائنًا  بوصفه  للممثل  دقيقة  رؤية  الكتاب  من 

الجسد  بين  والوساطة،  الحضور  بين  بينية،  منطقة  فى 

لا  الرقمى  المسرح  والتفكك.  السيطرة  بين  والصورة، 

يطلب من الممثل أن يتخلى عن إنسانيته، بل أن يعيد 

هذا  خلال  ومن  تعقيدًا.  أكثر  فضاء  داخل  اكتشافها 

أسئلته  طرح  على  قادرًا  المسرحى  الأداء  يظل  التوتر، 

الجوهرية، حتى وهو يعبر أكثر الوسائط حداثة.

الجسد  أعاد تشكيل علاقة  الرقمى قد  إذا كان المسرح 

ربما  الأعمق  أثــره  فإن  بالوسيط،  والممثل  بالصورة، 

البنية  تفكيك  وفى  الجمهور  تعريف  إعادة  فى  يتجلى 

كتاب  المسرحى.  والإنتاج  التأليف  لسلطة  التقليدية 

جوهر  إلى  المستوى  هذا  فى  يصل  الرقمي«  »المــرح 

فقط،  بالشكل  متعلقًا  السؤال  يعود  لا  حيث  التحول، 

العرض  بين  العلاقة  تحكم  التى  الجمالية  بالسياسة  بل 

والهامش  المركز  وبين  والجماعة،  الفرد  وبين  والمتلقى، 

المــرح  فى  الجمهور،  الإبــداعــيــة،  العملية  ــل  داخ

الكلاسيكى، كان يُفهم غالبًا بوصفه كتلة صامتة، حاضرة 

جسديًا، تشارك فى الحدث عبر التلقى والانفعال، لا عبر 

القرن  فى  التلقى  نظريات  تطور  ومع  المباشر.  التدخل 

العشرين، جرى الاعتراف بدور المتفرج فى إنتاج المعنى، 

لكن هذا الدور ظل فى الغالب ذهنيًا وتأويليًا.، المسرح 

أشكالً جديدة  يتيح  لأنه  المعادلة،  يربك هذه  الرقمى 

والتدخل  المحدود  التفاعل  بين  تتراوح  المشاركة،  من 

المباشر، وبين المشاهدة الحية والمتابعة المؤجلة.

غير أن ناديا ماسورا تتعامل مع هذه الإمكانات بحذر 

التى  السائدة  الفكرة  يرفض  فالكتاب  واضح.  نقدى 

تساوى بين التفاعل والقيمة الفنية، ويحذر من تحويل 

الجمهور إلى »مستخدم« يضغط أزرارًا أكثر مما يعيش 

تجربة جمالية. المشاركة، فى تصور الكتاب، ليست هدفًا 

داخل  مبررة  تكون  أن  يجب  درامية  أداة  بل  ذاتها،  فى 

الفنان،  ليحل محل  يُستدعى  لا  الجمهور  العرض.  بنية 

بل ليُدفع إلى موقع أكثر وعيًا داخل التجربة.

جاك  أفكار  مع  ضمنى،  بشكل  يلتقى،  الطرح  هذا 

إلى  يُنظر  لا  حيث  ر«،  الُمحرَّ »المتفرج  حول  رانسيير 

المتلقى بوصفه كائنًا سلبيًا يحتاج إلى إنقاذ، بل بوصفه 

الرقمى،  المسرح  والتركيب.  التفكير  على  قــادرة  ذاتًــا 

سلطة  منحه  عبر  الجمهور  يحرر  لا  السياق،  هذا  فى 

المعنى  إنتاج  على  بقدرته  الاعــراف  عبر  بل  التحكم، 

يفتح  نفسه،  الوقت  فى  مضبوط،  جمالى  إطار  داخل 

التعاونية  الدراماتورجيا  حول  معمقًا  نقاشًا  الكتاب 

الرقمى،  للمسرح  الأنسب  الإنتاجية  البنية  بوصفها 

فردية  رؤية  نتاج  يكون  أن  يمكن  لا  الرقمى  فالعرض 

متعددة:  تخصصات  تداخل  على  يقوم  لأنه  معزولة، 

وأحيانًا  صوت،  برمجة،  بصرى،  تصميم  إخراج،  كتابة، 

توزيع  إعادة  يفرض  التداخل  هذا  جماهيرى.  تفاعل 

التعاون شرطًا بنيويًا لا  للسلطة الإبداعية، ويجعل من 

البوصلة«  »نقطة  مفهوم  المؤلفة  تطرح  تنظيميًا،  خيارًا 

فرض  دون  الرؤية  بتوحيد  تسمح  دراماتورجية  كأداة 

مبدأ  بل  نهائيًا،  نصًا  تمثل  لا  النقطة  هذه  صارم.  مركز 

كلما  الفريق  إليه  يعود  محوريًا،  سؤالً  أو  توجيهى، 

يصبح  المعنى،  بهذا  الإبداعية.  المسارات  تشعبت 

ويغدو  منتهية،  مرحلة  لا  مستمرة،  عملية  التأليف 

النص كيانًا مفتوحًا على التعديل وإعادة الصياغة، هذا 

وجوده،  يلغى  لا  المؤلف،  مفهوم  توزيع  يعيد  التصور 

المسرحى  النص  العلاقات.  من  شبكة  داخل  يضعه  بل 

متجاورة،  مونولوجات  يكون  قد  الرقمى  العصر  فى 

قواعد  حتى  أو  بصرية،  خرائط  أو  أدائية،  تعليمات  أو 

هجينة،  ممارسة  إلى  تتحول  نفسها  الكتابة  بيانات. 

تتقاطع فيها اللغة مع التصميم والبرمجة. هنا، لا يعود 

المعنى عبر  تشكّل  بل: كيف  النص؟  كتب  السؤال: من 

هذا التفاعل الجماعي؟

السياق  داخل  من  الأطروحات  هذه  قراءة  نعيد  حين 

العربى  فالمسرح  أكبر.  بوضوح  التحديات  تظهر  العربى، 

يعيش، فى كثير من تجاربه، تحت وطأة مركزية المؤلف 

بسهولة  تسمح  لا  إنتاج هشة  بنى  وضمن  المخرج،  أو 

الإمكانات  أن  كما  التخصصات.  متعددة  فرق  بتشكيل 

محدودة،  زالــت  ما  النسبى،  تحسنها  رغم  التقنية، 

من  أو  الهوية  فقدان  من  ثقافى  خوف  أحيانًا  ويقابلها 

»تشويه« المسرح بالتكنولوجيا.

غير أن الكتاب لا يدعو إلى القفز فوق هذه التحديات، 

بل إلى التفكير فيها بواقعية. المسرح الرقمى، كما يُفهم 

وعيًا  يتطلب  بل  ضخمة،  ميزانيات  يشترط  لا  هنا، 

تفاعلية  واجهة  الوسيط.  استخدام  بكيفية  دراماتورجيًا 

صوتية  معالجة  أو  مدروس،  ضوئى  إسقاط  أو  بسيطة، 

أن  دون  حقيقية  جمالية  آفاقًا  تفتح  أن  يمكن  واعية، 

تثقل كاهل الإنتاج.

العربى،  السياق  الرقمى، فى  المسرح  أن  الأهم من ذلك 

يمكن أن يكون أداة لإعادة قراءة التراث، لا لاستبداله. 

والطقوس  الشعبية،  والمرويات  الكلاسيكية،  النصوص 

الأدائية، يمكن أن تُعاد صياغتها عبر وسائط رقمية دون 

لمحاكاة  يُستخدم  لا  هنا  الوسيط  جذورها.  تفقد  أن 

الثقافة  فى  كامنة  إمكانات  لتفجير  بل  غربية،  نماذج 

القاهرة  مهرجان  عن  الكتاب  هذا  صــدور  المحلية، 

السياق،  هذا  فى  يكتسب،  التجريبى  للمسرح  الدولى 

على  الرقمى  المــرح  قضية  يضع  فهو  خاصة.  دلالــة 

كانت  ثقافية  ويمنحها شرعية  المؤسسى،  النقاش  جدول 

لغوى  نقل  فعل  ليست  هنا  الترجمة  مؤجلة.  أو  غائبة 

العالمى  التجريب  يربط  ثقافى،  تموضع  فعل  بل  فقط، 

بحاجات محلية ملحّة.

تصورًا  الرقمي«  »المسرح  كتاب  يقدّم  لا  النهاية،  فى 

للتفكير  إنسانيًا  أفقًا  يفتح  بل  للمستقبل،  مغلقًا 

عن  كتاب  أيضًا  لكنه  المسرح،  عن  كتاب  هو  والعمل، 

يواجه  حين  الجسد  عن  الوسائط،  زمن  فى  الإنسان 

حين  الفن  وعن  شكله،  يتغير  حين  اللقاء  وعن  صورته، 

توقف. ومن  بلا  يتغير  البقاء حيًا داخل عالم  يصر على 

المسرح  الكتاب صناع  يدعو  المفتوح،  الأفق  هذا  خلال 

فيه  يذوبوا  أن  ولا  التحول،  خارج  يقفوا  ألا  إلى  العربى 

وبحس  بوعى،  صياغته  فى  يشاركوا  أن  بل  نقد،  بلا 

جمالى، وبشجاعة فكرية.

نوافذ



    

ن
يي

رح
س

م
 ال

ل
 ك

دة
ري

ج

١٦ فبراير ٢٠٢٦العدد ٩٦٤

24 نوافذ

سرديات  مقابل  النهاية  سرديات   1/2/3
اليوتوبيا

نوادى  مهرجان  عروض  من  عدد  فى  النهاية«  »سردية  تمثَّلت 

المسرح الحادى والثلاثين؛ وهى: »ثامن أيام الأسبوع« )إخراج: 

أحمد  )إخراج:  النهاية«  »لعبة  الجيزة(،  أحمد؛  عبدالخالق 

رضوان؛  أحمد  )إخراج:  الأرض«  »آخر  المنصورة(،  مجدي؛ 

سعد؛  أحمد  )إخراج:  والغناء«  الحرب  »موسم  السويس(، 

المشار  العروض  -فى  النهاية«  »سردية  وتنتقى  بورسعيد(. 

التى  للنهاية  انتظارًا  فنجدها:  بسيطة،  تبدو  أحداثًا  إليها- 

قطعة  آخر  عن  والبحث  النهاية«،  »لعبة  فى  طواعية  تأتى  لا 

القتل  الأرض«، وممارسة  الحياة فى »آخر  أرض صالحة لإقامة 

قابلة  الأحداث  وهذه  والغناء«،  الحرب  »موسم  فى  الممنهج 

للحدوث وإن كانت تخييلية، ويمنحها ترابطها قابلة التصديق 

لدى المتلقى.

الإشارات  »طقوس  عرضى:  فى  اليوتوبيا«  »سردية  تمثَّلتْ  كما 

الحرب  »موسم  القاهرة(،  زكى؛  أحمد  )إخراج:  والتحولات« 

والغناء«. 

المسرح نوادى 
متغير)٨( عالم  فى 

البنائية؛  المكونات  من  )الديستوبيا(  النهاية«  تتكون »سردية 

التالية: 

عرض  فى  أخلاقيًا  الفاسد  القبور  حفار  الفاعلون:   	•

من  حياة  إنهاء  على  يعمل  والذى  الأسبوع«،  أيام  »ثامن 

من  مجموعة  مع  عليه  يسيطر  الذى  المقابر  فضاء  إلى  يصل 

)هام(  نجد  النهاية«  »لعبة  عرض  وفى  )الزومبى(.  المشوهين 

يقفان  الخارجى  العالم  مراقب  و)كلوف(  القعيد  الكفيف 

الزمن«  حافة  على  يقف  مجرد  عالم  »فى  النهاية  حدود  على 

نجد  الأرض«  »آخر  عرض  وفى   .)187 ص  ميردوند؛  )جيمس 

من  مجموعة  وضمنهم  تصطحبها،  التى  والمجموعة  العرافة 

القاتل  نجد  والغناء«؛  الحرب  »موسم  عرض  وفى  السجناء. 

)هربرت( مجرم الحرب السادى. 

الأحداث: هى الأحداث التى يتم إيرادها فى السردية  	 •

عبر التسلسل التعاقبى، ويتم وضع علاقات بينها وبين غيرها 

النجاة  سفية  نجد  الأرض«  »آخر  عرض  ففى  الأحداث.  من 

تحمل مجموعة من الناجين تم اختيارهم بالقرعة، يصحبهم 

عدد من السجناء المجرمين، بالإضافة إلى العرافة التى تعرف 

الأمنة  الجزيرة  إلى  وصلوا  لو  أنهم  كما  لهم،  خلاص  لا  أنه 

الحياة،  لاستمرار  التناسل  على  القدرة  لديهم  ليس  فإنهم 

والعاهرة  العرافة  نساء مسنات هن  ليس معهم سوى ثلاث 

بحثًا  النهاية  نحو  السفينة  رحلة  وتستمر  العمياء،  والعجوز 

عن أمل غير موجود لتتحطم فى النهاية. كانت الأحداث تسير 

عرض  فى  كذلك  )الدستوبيا(.  النهاية  نحو  حتمى  مسار  فى 

ولا  المتكررة  والأحداث  المتوفق  الزمن  حيث  النهاية«  »لعبة 

يهرب،  لا  و)كلوف(  يموت،  لا  )هام(  للأمام،  يتقدم  شيء 

مقيمة  النهاية  كأن  القمامة،  صندوق  فى  و)ناج(  و)نيل( 

وثابتة ومستمرة. أما عرض »ثامن أيام الأسبوع« فلا أحداث 

عملية  إتمام  وبين  المقابر  فضاء  إلى  الرجل  وصول  بين  كبيرة 

دفنه سوى مجموعة من المحاورات العنيفة بين الرجل وحفار 

القبور، والنهاية ماثلة أمام أنظار الجميع وجاثمة على المشهد 

عبر فضاء المقابر الذى يحتوى الأحداث والشخوص. 

العرض  خطاب  انتاج  فيه  يتم  الذى  وهو  السياق:  	 •

سواء  الخطاب  ووسائل  الأحداث،  على  ويحتوى  المسرحى، 

الموسيقى،  )الصورة،  لغوية  غير  أو  )الحوار(  لغوية  كانت 

به  يتواجد  الذى  الحدث  وفضاء  للممثلين(،  الإيمائى  أداء 

و»ثامن  النهاية«  »لعبة  عرض  فى  فنجده  والفاعلين،  الحدث 

أو  الزمانية  الرزمانة  على  بدقة  محدد  غير  الأسبوع«  أيام 

يتواجد  التى  فالغرفة  المعروفة،  الجغرافية  الإحداثيات 

فى  توجد  أن  يمكن  النهاية«  »لعبة  فى  و)كلوف(  )هام(  بها 

نعرف  لا  وكذلك  احداثيات،  أى  لها  ليس  بالعالم  مكان  أى 

لأن  ربما  دقيق،  زمانى  تحديد  أى  النهاية«  »لعبة  لفضاء 

أيام  »ثامن  كذلك فى  والأمر  اللحظة،  متجمد فى هذه  الزمن 

بلد  أى  فى  نعرف  لا  التى  المقابر  فضاء  فباستثناء  الأسبوع«، 

أو فى أى عصر توجد، لا يوجد أى تحديد زمانى لهذه اللحظة 

إحداثيات  لنفسه  يحدد  الأرض«  »آخر  عرض  الوجودية. 

مكانية متخيلة )آخر الأرض(، لكن زمنه غير متجمد، فالأيام 

ابِّ أحمد عادل القُضَّ



العدد ٩٦٤

  
ن

يي
رح

س
م

 ال
ل

 ك
دة

ري
ج

2525

١٦ فبراير ٢٠٢٦

نوافذ

الروزمانة،  على  لعصرها  حقيقى  تحديد  دون  تمر  والليالى 

تقطعها  التى  الرحلة  لوجود  ضرورة  والليالى  الأيام  ومرور 

السفينة بمجموعة الناجين غير الناجين. عرض »موسم الحرب 

الذى  النهاية«  الوحيد من بين عروض »سردية  والغناء« هو 

الحرب  بها  الواقع  الزمنية  الفترة  بأنها  أحداثه،  فضاء  يحدد 

تعرضت  التى  الشرقية  أوروبا  وأراضى  الثانية،  العالمية 

للاحتلال الألمانى، ربما لأن النص المأخوذ عنه »عندما انتهت 

فى  وضعها  تم  الأربعة  العروض  فريش(.  لـ)ماكس  الحرب« 

الغربى  الإيطالى  التصميم  ذا  والسامر  الفرج  روض  مسرحى 

عراقى،  لمؤلف  ونص  لهما،  الإعداد  تم  غربيين  نصين  عن 

للعلبة  المنظور  غير  الفضاء  يمنح  ولم  مصرى،  لمؤلف  ونص 

إضافة  أو  خصوصية  أى  الأربعة  العروض  من  أيًا  الإيطالية 

العربية  باللغة  الناطقين  والفاعلين  الأحداث  كانت  ثقافية، 

للمشاهدة  الغربية  الثقافية  الوضعية  لهذه  امتداد  مجرد 

العروض  على  للمسرح  الإيطالى  النموذج  يفرضها  التى 

والمشاهدين، ولو فى الجزء اللاواعى من عقولهم، فـ«تنظيم 

الاقتصادية  للقوى  كبيان  إليه  ينظر  قد  المستتر  المحتوى 

والاجتماعية وكتمثيل لمعاملة نفسية تكشف وظيفة اللاوعى 

انتقالية  لمساحة  كمساحة  أو  الثقافية  للأسطورة  كتنويع 

اللحظات  من  لسلسة  المتراكمة  الثقافية  البقية  تعرض 

الوقتية«) جيمس ميردوند؛ ص 33( ، ليعمق غربة المشاهد 

عما يعرض أمامه من أحداث بفعلها - فى الأغلب فاعلون - 

يحملون أسماءً وهويات غربية؛ وربما كانت أزيائهم كذلك. 

و«موسم  الأرض«  »آخر  عرضى  مخرجى  حديث  أن  كما 

المقدم  السياق  من  جزءًا  يشكل  أن  يمكن  والحرب«  الغناء 

مخرج  سعد(  )أحمد  يقول  المسرحية.  العروض  خطاب  به 

»هذا  صحفي:  حديث  فى  والغناء«  الحرب  »موسم  عرض 

من  الحروب  علينا  تفرضه  ما  مباشر  بشكل  يناقش  العرض 

المجتمعات  منه  تُشفى  أن  اجتماعى ونفسى لا يمكن  شتات 

)أحمد  أما  رأفت؛ ب؛ ص6(،  الزمن«)رنا  بعد عقود من  إلا 

»هل  سؤال  على  فيرد  الأرض«  »آخر  عرض  مخرج  رضوان( 

»من  فيقول:  العرض؟«،  تقديم  اختيار  فى  دخل  للتوقيت 

ينظر فى اللحظة التى يعيشها العالم الآن ويتأملها، خاصة فى 

منطقتنا، يدرك تمامًا أننا نحتاج إلى سفينة نجاة، وأن الأمر لم 

يعد يحتمل التأجيل وعلينا القيام بفعل ما من أجل تحقيق 

وهذه   ،)6 ص  أ؛  رأفت؛  حولنا«)رنا  ولمن  لأنفسنا  النجاة 

المسرحية  العروض  خطاب  محاثية  عن  تكشف  الكلمات 

المحتملة  المخاطر  عبر  واجتماعيًا،  سياسيًا  الراهنة  للحظة 

الحرب  بسبب  الناتو  وحلف  روسيا  بين  صدام  حدوث  من 

ممارسات  من  البصر  مرمى  على  يحدث  ما  أو  الأوكرانية، 

التى تمارسها الجماعات الصهيونية فى غزة  الإبادة الجماعية 

الفلسطينية، كذلك ستجد أن العرضين قادمان من محافظتين 

محافظتا  هما  الصهيونى،  العدو  مع  المواجهة  خط  على 

السويس وبورسعيد. 

نسق  فى  السرد  يتم  للأحداث:  الزمنى  الترتيب   	•

القليل  باستثناء  السردية،  أحداث  لتسلسل  تعاقبى  خطى 

»موسم  عرضى:  فى  باك(  )الفلاش  الاسترجاع  مشاهد  من 

الفكرية  المؤثرات  لتوضح  الأرض«،  و»آخر  والغناء«،  الحرب 

فى  )هربرت(  السفاح  شخصية  صنعت  التى  والعقائدية 

مجموعة  منه  القادم  الاجتماعى  والسياق  الأول،  العرض 

مرتبة  الأحداث  فجاءت  الثانى.  العرض  فى  المحتملين  الناجين 

ربما  النهاية،  لسردية  الأربعة  العروض  فى  خطى  زمن  فى 

تليها  لا  أن  ينبغى  التى  الأخيرة  اللحظة  إلى  التركيز  ليدفع 

السردية  يمنح  الزمنى  الترتيب  هذا  أخرى.  زمنية  لحظة  أى 

فرصة تحقيق وظيفتها؛ ففى عرض »موسم الحرب والغناء« 

والأفكار  المتشددة  المعتقدات  تقود  كيف  السردية  تفسر 

عرض  وفى  مفجعة،  نهاية  إلى  العالم  المتحجرة  الأيديولوجية 

»أخر الأرض« تبرر السردية لماذا لا يوجد أمل فى أى خلاص 

تكن  لم  النجاة  محاولة  لأن  المرتقبة  الكارثية  النهاية  من 

مدروسة جدية وكانت عشوائية مما قاد المجموعة إلى مصير 

كارثى بعثية. 

عرضى:  عليها  اعتمد  التى  العلاقة  وهى  السببية:  	 •

»آخر الأرض«، و«موسم الحرب والغناء«؛ فى ربط الأحداث، 

حيث خضعت جميع الأحداث لأن تكون إما سببًا أو نتيجة، 

التى  التقليدية  الدرامية  الحبكة  مفهوم  من  يقترب  ما  وهو 

أيام  »ثامن  عرضا:  خلا  بينما  الأحداث.  تسلسل  على  تعمل 

البنية  السبيبة بسبب  النهاية« من هذه  الأسبوع«، و«لعبة 

هو  ما  بين  ربطًا  قدمت  العروض  جميع  لكن  لها.  العبثة 

فى  الأستاذ  شخصية  فى  كما  الشخوص  بعض  فى  تمثل  ماضى 

و)نيل(،  )ناج(  وشخصيتى  والغناء«،  الحرب  »موسم  عرض 

العروض،  معظم  فى  المسرحى  الحوار  عبر  بثه  يتم  فيما  أو 

عرض  فى  اللا-نجاة  كانت  حيث  مستقبل،  هو  ما  وبين 

أيام  »ثامن  فى  حيًا  للشخص  الحفار  دفن  أو  الأرض«،  “آخر 

السبوع«، فالسردية تربط باحكام ما بين الماضى والمستقبل. 

على  والغناء«  الحرب  »موسم  عرض  خطاب  احتوى  وقد 

يتصارعان،  الكبرى«  »السرديات  من  متضادين  سرديتين 

»اليوتوبيا«.  وسردية  )الديستوبيا(،  النهاية«  »سردية  هما 

العرض  أحداث  فى  )الديستوبيا(  النهاية«  »سردية  تمثلت 

العرض  إلى  حملها  والتى  وممارساته  بالقتل  امتلأت  التى 

الحرب«،  انتهت  »عندما  )اللغوي(  فريش(  )ماكس  نص 

التى  )البصرية(  السينوغرافيا  مفردات  فى  تمثَّلتْ  وكذلك 

الصورة  على  جاسمً  ظل  النووى  للانفجار  بمجسم  جاءت 

فى  تمثلَّلتْ  وكذلك  مشاهده،  معظم  فى  للعرض  البصرية 

كنسية  ألحان  من  المستوحاة  الموسيقى  المفردات  بعض 

وهى  )الكاخون(،  آلة  وصوت  الباروك،  عصر  وموسيقى 

انتظارًا  والترقب  التوتر  من  مزيدًا  أضفت  التى  )أصوات( 

للنهاية، وتمثَّلتْ فى كلمات المخرج: »الهدم لا يكلف أكثر من 

 .)Paratext المحيط  )النص   )6 ص  ب؛  رأفت؛  لحظة«)رنا 

»سردية  جاءت  )الدستوبيا(  النهاية«  »سردية  مقابل  فى 

الإعداد  أضافها  حوارية  جمل  فى  تمثَّلتْ  التى  اليوتوبيا« 

التى قدمت  السينوغرافيا  وتمثَّلتْ فى  فريش(،  )ماكس  لنص 

بها  المفعول  الشخوص  بعض  له  انتقلت  ميتافيزيقى  عالم 

للعرض، وتمثَّلتْ كذلك فى موضعها فى  الدرامية  الأحداث  فى 

دينية  رموز  وفى  مرتفع،  مكان  فى  المسرحى  الفضاء  جغرافيا 

سياق  فى  وتزامنتا  السرديتين  تعارضت  للأزياء.  إضافتها  تم 

بتمثلاتها  الأعلى  فى  اليوتوبيا«  »سردية  فكانت  العرض، 

بتمثلاتها  النهاية«  و»سردية  والرمزية،  والمصورة  اللغوية 

اللغوية والأحداث والسمعية فى الأسفل فى مستوى صفر من 

الفضاء المسرحى.



    

ن
يي

رح
س

م
 ال

ل
 ك

دة
ري

ج

١٦ فبراير ٢٠٢٦العدد ٩٦٤

26

   عُرضت مسرحية »مزامنة الشفاه » لأول مرة عالميًا فى مسرح 

الجمهور  من  وتطلبت   ،2008 سبتمبر  فى  بلندن  باربيكان 

تسع  استمرت  فصول  تسعة  من  ملحمة  لمشاهدة  الجلوس 

أن  إلا  نسبيًا،  منتظمة  استراحة  فترات  وجود  ورغم  ساعات. 

كبيراً،  جهدًا  يتطلب  المسرح  من  النوع  هذا  على  التركيز  طلب 

»مزامنة  حضور  كان  كبير!  جهد  بذل  علينا  كان  وبالفعل، 

وسرعتها  ضخامتها  بسبب  فقط  ليس  شاقًا«،  »عملً  الشفاه« 

لتكوين سرد  معًا  تجميعها  ترتب على ذلك من صعوبة فى  وما 

سينك«  »ليب  حثتنا  بل  رينولدز.  جيمس  أشار  كما  متماسك، 

إلى  بالإضافة  الحسية،  والحركة  الانتباه  فى  مهاراتنا  تنمية  على 

الكلى.)١(  وإدراكنا  السرد،  بناء  على  وقدرتنا  التخيلية،  قدراتنا 

واللغة  والكلام  الصوت  بين  المعقدة  العلاقة  تجسيد  خلال  من 

بشكل أدائى، تطلبت »مزامنة الشفاه« من الجمهور الانخراط فى 

لا  التى  الأمثلة  ومن  بطبيعتها.  ومرحة  معقدة  انتباه  مناورات 

تُنسى، بداية الفصل الخامس، بعنوان »ماريا«.

طاولة  إلى  جالسةً  المسرح،  منتصف  فى  بماريا،  الفصل  يبدأ     

الدماغ  فى  لجراحة  للتو  خضعت  لقد  محمول.  حاسوب  أمام 

ستؤدى  العملية  أن  طبيبها  يخبرنا  الكلام.  على  قدرتها  وفقدت 

خلفها،  صوتها.  ليس  ولكن  الكلام،  على  القدرة  فقدانها  إلى 

عرض  شاشة  على  المحمول  حاسوبها  على  تراه  ما  يُعرض 

الجمهور  يشهد  التالية،  الدقائق  فى  صوتى.  بيانى  رسم  ضخمة؛ 

النمط  على  رباعى  )تناغم  موسيقية  مقطوعة  تأليف  عملية 

بإصدار  ماريا  تبدأ  الفعلى.  الوقت  فى  تُؤلف  الجريجوري( 

وبينما  والكلام.  الغناء  بين  تقع  الزفيرية،  الأصوات  من  سلسلة 

كترددات  المرئي/العلمى  شكلها  فى  نراها  الأصوات،  هذه  تُصدر 

على الرسم البيانى الصوتى. بمجرد أن تُسجل هذا الخط الأساسى 

المشهد  هذا  باستخدام  تُعاوده  ثم  التسجيل،  تُوقف  الأولى، 

الصوتى كأساس لإنتاج لحن ثانوى يُضاف إليه. يتكرر هذا مرتين 

أخريين، بحيث أنه فى المرة الرابعة، تُرتجل )أو يبدو أنها تُرتجل( 

على هذه النوتة الصوتية، ينتج نوع من التناغم الرباعى.

   ليس فقط ما يُسمع، بل أن نبدأ بالتفكير فى كيفية سماعنا. 

كلمة  وهى   ،»hlysnan« كلمة  من  »الاستماع«  فعل  يُشتق 

إلى«.  »الانتباه  وتعنى  جرمانى،  أصل  من  قديمة  إنجليزية 

يُعد  والفينومينولوجية،  الاشتقاقية  الناحية  من  وبالتالى، 

الصوت  إلى  الانتباه  هو  فالاستماع  انتباه:  فعل  الاستماع 

أو  شكله  التقاط  ومحاولة  وإبرازه،  عليه،  والتركيز  )الأصوات(؛ 

السمعية الأفعال 
الاستماع)٢( وفينومينولوجيا  المسرح   

نوافذ

تأليف: جورج-هوم كوك
 ترجمة: أحمد عبد الفتاح

والاستماع  فالنظر  نشط«.  سمع  إلى  السلبى  السمع  يحول  ما 

يُجسد  ذلك،  على  علاوة  البعض.  بعضهما  على  »يستحوذان« 

أن  خلالها  من  الجسد  على  يجب  التى  الطرق  المشهد  هذا 

على  كنتُ  المشهد،  هذا  طوال  الإدراك.  أجل  من  نفسه  يمدد 

)الموسيقى/ الزمن  مستوى  على  فقط  ليس  بالحركة  دراية 

الصوت الذى يمر عبر الزمن(، بل كنتُ على دراية أيضًا بالحركة 

الجسدية والوجودية التى قمتُ بها، بصفتى أحد رواد المسرح، 

تفاعل  الاستماع على مجرد  ينطوى  لا  الاستماع. وهكذا،  أثناء 

مستمر مع إمكانيات بيئة معينة، بل يخلق مساحة: مساحات 

الاستماع.

الفكرة بشكل أعمق، واقتراح طرقٍ     بهدف استكشاف هذه 

فى  المعاصر  المسرح  الصوتية فى  تجربتنا  من خلالها  تُشكك  قد 

المفاهيم الراسخة للتجربة السمعية، لا سيما العلاقة الظاهرية 

بين الصوت ومصدره والمكان، سأتأمل الآن فى تجربتى لحضور 

فى  المسرحية  عُرضت  »كومبليستي«.  لفرقة  »شون-كين«  عرض 

مسرح باربيكان فى فبراير 2009، وهى مستوحاة من أحد أهم 

الجزء من  تجربة حضور هذا  وقد كشفت  أو جوهره.  طابعه 

فعلى  البعد.  الأحادى  الانتباه  مجرد  يتجاوز  الانتباه  أن  الأداء 

سبيل المثال، يمكن أن يعمل الاستماع على أكثر من مستوى فى 

الانتباه إلى، هذا  أو بالأحرى  الوقت نفسه. عند الاستماع إلى، 

الشفاه«، ووجود أكثر من صوت  التسلسل من تقنية »مزامنة 

بالأحرى  أو  إلى،  الاستماع  نفسه. عند  الوقت  التشغيل فى  قيد 

ومع  الاستماع،  مزامنة  تقنية  من  التسلسل  هذا  إلى،  الانتباه 

وجود أكثر من صوت واحد قيد التشغيل فى الوقت نفسه، كان 

علّي أن أنخرط فى نوع من التلاعب الصوتي/السمعى. بالإضافة 

إلى ذلك، وعلى عكس الاستماع إلى مقطوعة موسيقية كورالية 

على الراديو، لعب وجود التجسيد المرئى للأصوات دورًا حاسمً 

مكنتنى  العلامات،  وهذه  الآثار،  هذه  الاستماع.  تجربة  فى 

ملموس  بشكل  الصوتى  المشهد  داخل  بالأصوات  التمسك  من 

أخرى،  بعبارة  السمعى.  التلاعب  عملية  فى  ساعد  مما  أكثر، 

النظر ليس عدوًا للاستماع بل هو  إنجولد، فإن  تيم  وكما أكد 

هو  السمعى  الإدراك  عملية  فى  الرؤية  دمج  »إن  له:  مُيِّس 



العدد ٩٦٤

  
ن

يي
رح

س
م

 ال
ل

 ك
دة

ري
ج

2727

١٦ فبراير ٢٠٢٦

نوافذ

تروى  تانيزاكى.  جونيتشيرو  اليابان،  فى  العشرين  القرن  كُتّاب 

سادية  أرستقراطية،  شاميسن  عازفة  حياة  قصة  »شون-كين« 

وتلميذها  وحبيبها  وخادمها  )شون-كين(،  وعمياء  مازوشية، 

والذى  باستمرار،  للإيذاء  يتعرض  الذى  ساسكى،  المخلص، 

يقضى حياته فى التدرب على عزف الشاميسن بإخلاص وتلبية 

كل نزواتها، حتى يُعمى نفسه فى النهاية كرمز للاتحاد النهائى. 

المسرحى،  للحدث  إدراكنا  فى  مهم  دورٌ  المسرح  فى  لموقعنا    

ليس فقط من حيث »خطوط الرؤية« أو »خطوط السمع«، 

بل وبشكل أدق من حيث الانتباه: فالمواقع المختلفة تتطلب 

على  خاص  بشكل  هذا  وينطبق  الانتباه.  من  مختلفة  أنماطًا 

النصية.  الترجمة  تستخدم  التى  »شون-كين«  مثل  عروض 

فى  الضخمة،  باربيكان  قاعة  يمين  أقصى  فى  مقعدى  كان 

منتصف الصفوف تقريبًا. وعلى خشبة المسرح، بدا أن هناك 

كل  على  مختلفة،  بأحجام  منها  اثنان  صوت،  مكبرات  أربعة 

أننى كنت فى  ذلك،  والأهم من  الآخر.  فوق  أحدهما  جانب، 

ونتيجة  حادة.  بزاوية  مائلً  مقعدى  كان  لذا  الصف،  نهاية 

الحائط،  على  المثبتة  النصية،  الترجمة  كانت  بينما  لذلك، 

مستوى  فوق  تقريبًا  أمتار  أربعة  بعد  على  مباشرة،  بجوارى 

بعض  هامشية  نفسها  المسرح  خشبة  أن  شعرت  نظرى، 

من  كان  فيه،  وموقعى  المسرح  من  قربى  بسبب  الشيء.... 

الترجمة  قراءة  الأقل،  على  شعرت  هكذا  أو  المستحيل،  شبه 

بمصدر  المحيطى  الوعى  من  نوع  على  الحفاظ  مع  المصاحبة 

هذه الكلمات. ومع ذلك، ومن المفارقات، أن وجود الصوت 

الُمشغّل هو ما زاد من صعوبة هذه المهمة. ففى حالة شون-

من  العديد  بواسطة  كبير  بشكل  مُضخّمً  المسرح  كان  كين، 

الميكروفونات، لدرجة أن إدراكى للعلاقة بين الصوت ومصدره 

فى  خاص  بشكل  صحيحًا  هذا  كان  وقد  شك.  موضع  أصبح 

حالة الكلام. 

 اقترح ريك ألتمان أنه فى المسرح »لا يساورنا أدنى شكٍّ على 

الإطلاق بشأن هوية المتحدث ]...[ فآذاننا تخبرنا بذلك«. ومع 

ذلك، يستند تأكيد ألتمان إلى افتراض أن الممثلين على خشبة 

المسرح يتحدثون بشكل طبيعى دون مساعدة الميكروفونات 

مثل  حالات  فى  وبالتالى،  نوع.  أى  من  الصوت  مكبرات  أو 

تضخيم  يتم  الشفاه، حيث  مزامنة  أقل،  حدٍّ  وإلى  شون-كين، 

وتكوينات  ترتيبات  من خلال  متزايد  بشكل  الممثلين  أصوات 

معقدة لمكبرات الصوت، غالبًا ما تخطئ آذاننا. فعندما يبدو 

قدرتنا  تتأثر  مصدره،  عن  ما  بطريقة  منفصل  وكأنه  الصوت 

على التركيز على موقعه الأصلى سلبًا، وغالبًا ما يصبح الانتباه 

الموضوعى مجزأً ومشتتًا.

يتقدم  »شون-كين«،  عرض  بداية  فى  المثال،  سبيل  على     

اللحظة،  تلك  فى  الجمهور.  نحو  ببطء  عجوز،  كرجل  ساسكى، 

يمينى.  إلى  بعيد  مكان  من  قادمًا  عجوز  رجل  سمعت صوت 

للحظة، لم أدرك حتى أن هذا الصوت صادر عن يوشى أويدا، 

الممثل الذى يؤدى دور ساسكى. كان هناك تعدد أبعاد غريب 

التى سمعتها. لم يقتصر الأمر على  الكلام  ومريب فى أصوات 

الضوضاء  أن  ذلك،  من  والأهم  بل  انتباهى،  نطاق  اتساع 

أننى  الأمر  يكن  لم  مستمر.  تغير  حالة  فى  أصبحتا  والإشارة 

إن  بل  الجسد،  عن  الغريب  الانفصال  هذا  بسبب  مشتت 

المجرد  الصوت  هذا  مصدر  بشأن  المفاجئة  اليقين  عدم  حالة 

المحتوى  تركيزي:  صميم  فى  بوضوح  سُجلت  قد  الجسد  من 

حالة  فى  يتعايشان  وكأنهما  للحظة  بدا  والموضوعى  الهامشى 

كونه  عن  بعيدًا  بطبيعته.  والمسرحى  الشديد  الغموض  من 

الجدلية  الطبيعة  عن  المثال  هذا  كشف  ومتجانسًا،  ثابتًا 

الانتباهية،  الأحداث حواسنا  تُثير هذه  للانتباه.  والديناميكية 

مجال  غموض  إلى  فقط  ليس  الانتباه  على  بالتالى  وتحفزنا 

فمن خلال  نفسه.  الانتباه  فعل  ديناميكيات  إلى  بل  الانتباه، 

الانتباه، تبرز الضوضاء الخلفية لما يبدو غير ذى صلة، وتُسمع 

وسط النظام الُمهيكل للقصد السردى والفنى. فى الواقع، يُشير 

لفصل  الطبيعى  الميل  عن  الابتعاد  ضرورة  إلى  المثال  هذا 

مناقشة  على  ذلك  من  بدلً  والتركيز  التشتت،  عن  الانتباه 

ضمن  مُحدد  انتباهى  لموضوع  الظاهرى  الظهور  ووصف 

سياقه الانتباهى الُمناسب. 

خلال  حدثت  مماثلة  ظاهرة  أن  للاهتمام،  المثير  ومن     

بآدا،  المقطوعة  تبدأ  الشفاه«.  »مزامنة  لـ  الافتتاحى  المشهد 

واقفةً  بلانكنشيب،  ريبيكا  دورها  تؤدى  التى  الأوبرا  مغنية 

الحزين  الصوتى  المشهد  فى  »منغمسة«  وكأنها  بمفردها، 

البداية،  فى  الحزينة.  الثالثة  جوريكى  لسمفونية  والمنتشر 

على  فاتنة  امرأة  صورة   - رأيته  ما  غمرتنى،  بل  سحرتنى، 

خلفية حمراء غنية، مع موسيقى تصويرية تُغلف هذا المشهد 

هذه  أن  أدركت  ثوانٍ،  بضع  بعد  ثم،  معينين.  وثقل  بنسيج 

مشاركًا،  مصدرًا  بالأحرى  أو  مصدرًا،  كانت  المشهد  فى  المرأة 

لهذا الصوت الجميل بشكل مذهل: بدت آدا، مغنية الأوبرا، 

صنعته  الذى  )الأصوات(  الصوت  فى   )٢( »منغمسة«  وكأنها 

تأثيرات  مصدره  من  للصوت  الإزاحة  هذا  عن  ينتج  بنفسها. 

»مقياس  يُعادل  لما  اللحظى  الإنشاء  أبرزها،  غريبة،  أخرى 

الصوت« المسرحى لميشيل شيون.)٣(  

»شون-كين«،  عرض  لحظات  إحدى  فى  المثال،  سبيل  على     

لكننى عجزتُ  باليابانية،  يتحدث  سمعتُ صوت رجل عجوز 

الذى صدر منه. نظرتُ حولى  الجسد  تمامًا عن تحديد هوية 

المكتوبة  الترجمة  فى  النظر  وأمعنتُ  دليل،  أى  عن  باحثًا 

أجد  لم  لكننى  المسرح،  خشبة  على  الصامتين  والممثلين 

صوت  مجرد  يكن  لم  الصوت  هذا  أن  بالذكر  والجدير  شيئًا. 

بل،  تحديده.  أو  مصدره  رؤية  يمكن  لا  صوت  أى  مسموع، 

بما أن الصوت كان يُعاش وكأنه يقع فى قلب السياق السردى 

والمكانى، فقد تجلى كحضور غائب غريب، مما جعل الاستماع 

هذه  كانت  ذلك،  ومع  الاضطراب.  من  حالة  فى  والنظر 

معلومات،  عن  بحثًا  البيئة  فبمسح  جدًا؛  قصيرة  التجربة 

وبمدّى قليلً إلى يمينى، تلاشت هذه الظاهرة الصوتية. وبينما 

كنتُ أمدّ يدى حول نسيج الأجساد أمامى، عثرتُ على الجسد 

ألا  مقنع:  بشكلٍ  الصوتية  الظاهرة  هذه  عنه  انفصلت  الذى 

لتأثيرات  مباشرة  كنتيجة  الظاهرة  هذه  نشأت  ساسكى.  وهو 

الصوت المضخم بقوة على إزاحة الرؤية، بالإضافة إلى حقيقة 

مؤقتًا.  محجوبة  كانت  المسرح  من  الجزء  لهذا  رؤيتى  أن 

الدقيق  الموقع  تحديد  نستطيع  ألتمان،  يلاحظ  كما  فعادةً، 

للممثل، حتى لو كانت الإضاءة خافتة وكان ظهره لنا، وذلك 

المكانى  الموقع  تُحدد  التى  السمعى  الإدراك  خصائص  بفضل 

بأنه  عادةً  يُوصف  قد  ما  المثال،  هذا  فى  ذلك،  مع  وتُحسّنه. 

غامضة  لحظة  إلى  تحوّل  الرؤية،  انطفاء  من  عابرة  لحظة 

الإدراكى  الغموض  من  بطبيعتها،  مسرحية  وبالتالى  للغاية، 

حيث تم اختبار قدراتى التفاعلية بشكل كبير، وإن كان مؤقتًا. 

المسرحى،  الصوتى  المشهد  ظهور  مع  المثال،  هذا  يُبيّ  وكما 

وغير  وتحدّية،  للاهتمام،  مثيرة  صوتية  مكانية  تجارب  تظهر 

يبشر  لا  للمسرح  الصوتى  المشهد  فإن  ذلك،  ومع  مألوفة. 

أو  الصوت،  صدى  يتردد  حيث  السمع  من  جديد  بعصر 

بالأحرى »الضوضاء«. كما أن تجارب الغموض والالتباس، كما 

الظواهر  فهذه  التشتت.  مجال  تقتصر على  لا  أعلاه،  وُصفت 

شبه الصوتية ليست فقط محفزاً لقدراتنا الانتباهية، بل إنها، 

إلى حد ما، ناتجة عن ممارسات الانتباه الجسدى الديناميكى. 

أن  اقترحوا  الكثيرين  أن  من  الرغم  على  ذلك،  على  علاوة 

فقط على  يعتمد  لا  التصور  فإن هذا  مكانى،)٤(  الصوت غير 

كيفية  مناقشة  يستبعد  للفضاء  إقليدي/هندسى  مفهوم 

أحادى  خطى،  مفهوم  على  ينطوى  إنه  بل  بالفضاء،  الشعور 

للتطبيق.  قابل  غير  مفهوم  وهو  للإدراك،  وثابت  الاتجاه، 

وتتجلى التجربة الظاهرية للشعور بالفضاء والمكانية فى مثالى 

الأخير. 

ظاهرة  لاحت  كين،  شون  عرض  من  الأخيرة  الدقائق  وفى     



    

ن
يي

رح
س

م
 ال

ل
 ك

دة
ري

ج

١٦ فبراير ٢٠٢٦العدد ٩٦٤

28 نوافذ

سرب  ارتفع  ثلاث،  أو  مناسبتين  فى  والجاذبية:  الجمال  بالغة 

المسرح،  خلف  من  مائل  بشكل  الكبيرة  البيضاء  الطيور  من 

هذه  رؤية  تجربة  كانت  الكواليس.  إلى  يطير  وهو  اختفى  ثم 

الطيور نابضة بالحياة بشكل مذهل. كانت، بالطبع، مجرد صور 

معروضة على شاشة كبيرة. لكن هذه الحقيقة التجريبية كانت 

مع  متزامنًا  عرض  كل  كان  إذ  عالٍ؛  بصوت  إدراكيًا  محجوبة 

أصوات سرب من الطيور وهى ترفرف بأجنحتها. قد يقول قائل: 

الرؤية  لتزامن  المذهلة  فالتأثيرات  ذلك؛  فى  عادى  غير  »لا شيء 

والصوت شائعة لدرجة أنها أصبحت عادة«. ومع ذلك، كما تم 

إدراكها، كانت هذه الظاهرة بعيدة كل البعد عن الابتذال. أولً 

وقبل كل شيء، يُشكك هذا المثال فى فكرة أن الحواس منفصلة؛ 

كانت تجربتى البصرية والسمعية للطيور شيئًا واحدًا: »السمع 

]كان[ رؤية«. وكما فى مثال إنجولد عن طائر الرعد، )٥( كانت 

هذه الطيور هى الصوت الذى تُصدره أثناء تجوالها فى الفضاء؛ 

هذه  ثانيًا،  مرئيا.  الصوت  وكان  مسموعا  المشهد  كان  فقد 

التجربة تُعقّد النقاش حول مصدر الصوت. زوكير كاندل، مُتبعًا 

الرؤية،  عكس  على  أنه  إلى  يُشير  للصوت،  كلاسيكيًا  مفهومًا 

التى يتصورها على أنها »خارجية«، يُختبر الصوت على أنه »من 

السمع  يكون  المفهوم،  هذا  فى  داخلي«.  ومن  نحوى،  الخارج 

سلبيًا، ويُعتقد أن الأصوات موجودة، إدراكيًا، ليس فى مصدرها، 

طيور شون-كين  مع  تجربتى  أن  يبدو  ذلك،  ومع  الأذن.  فى  بل 

التى  الكائنات  لهذه  انتباهى  عند  تمامًا.  ذلك  عكس  إلى  تُشير 

بالحركة  طاغٍ  بإحساس  شعرتُ  الطيران،  تُشبه  أصواتًا  تُصدر 

الفضاء  عبر  الكائنات  هذه  مسار  جسدى  يتبع  لم  الخارجية؛ 

عاطفيًا  تأثرتُ:  لقد  باختصار،  أيضًا.  معها  تحرك  بل  فحسب، 

الأصوات  أن  مؤخراً  أوكالاهان  كيسى  اقترح  ووجوديًا.  وجسديًا 

فى  الصوت  ندرك  لا  الحالة،  هذه  فى  لكن  مصدرها.  فى  تقع 

مصدر ثابت ولا فى آذاننا؛ لا فى الخارج ولا فى الداخل، بل ندرك 

متجانسة،  غير  منطقة  ضمن  نسمعه  الذى  والصوت  أنفسنا 

وفيه  الفضاء  عبر  التمدد  فى  دائمة.  حركة  فى  له  مكان  لا  فضاء 

أنه كما يحث  العابرة بشكل لافت، اتضح  لفهم هذه المدركات 

إنجولد، »النظر والاستماع واللمس ليست أنشطة منفصلة، ​​بل 

بأكمله  الحى  الكائن  نشاط  النشاط:  لنفس  جوانب  مجرد  هى 

فى بيئته«. 

بفكرة  التمسك  ليست  الاشكالية  أن  أوضحت  الفصل،   فى هذا 

بل  فحسب،  ومبسط  قاطع  بشكل  التشتت  يُعارض  الانتباه  أن 

و«التشتت«  بالرؤية  »الانتباه«  ربط  أيضًا  المقبول  غير  من  إنه 

تبدو  التى  الثنائيات  أن  اقتُح  فقد  ذلك،  على  علاوة  بالسمع. 

والانتباه/التشتت، والإشارة/ النظر/الاستماع،  مستعصية، وهي: 

وتفعيلها  بفعالية  تجاوزها  يُكن  والمتفرج/الجمهور،  الضوضاء، 

المسرح« من منظور  »إدراك  النظر فى معضلة  إعادة  من خلال 

صوت  أنها  على  المسرح  »ضوضاء«  فهم  من  فبدلً  الانتباه. 

أوسع  استخدام  تقديم  تم  مقصود،  غير  أو  فيه  مرغوب  غير 

»الانتباه  مع  جدلية  علاقة  فى  »الضوضاء«  يضع  للمصطلح 

الضوضاء  تكون  أن  من  وبدلً  العالم«.  فى  المتجسد  الدينامى 

فيها  النظر  إعادة  علينا  يجب  الانتباه،  لظاهرة  تمامًا  مُعارضة 

باعتبارها نتاجًا للانتباه ودافعًا له فى آن واحد. باختصار، يدعونا 

طرق  إيجاد  علينا،  ويفرض  بل  متزايد،  بشكل  المعاصر  الأداء 

أخرى  مرة  ثم  الجزئى،  إدراكنا   ]...[ والمعاش 
من  التى  الظاهرة  التمثيلية  وظيفتها  خلال  من 

ونصى  واعٍ  بشكل  حواسنا  مع  تتفاعل  خلالها 
إدراكنا  ]إيد[  يسميه  لما  التأويلى  المستوى  على 

.)138  ،1992 )سوبتشاك  الكلي« 
استعارة  »الانغماس«  مفهوم  أصبح   -٢

ومع  المعاصر.  النقدى  الخطاب  فى  شائعة 
)انظر  آخر  موضع  فى  أوضحت  وكما  ذلك، 

فإن  للمؤلف(،  المنشورة  غير  الدكتوراه  أطروحة 
مبسط،  بشكل  كرويًا  ليس  المعاش  الانغماس 

وديناميكي:  الأشكال  متعدد  دائمًا  هو  بل 
بشكل  تتناغم  خرافة  الكامل«  »الانغماس 

»الصوت  أن  وهو  آخر،  شائع  اعتقاد  مع  وثيق 
كروي«.

كلمة  هو  الجديد  شيون  مصطلح  إن   -٣
 être« الفرنسية  من  مشتقة  مركبة 

الصوتى  الكائن  أو   »acousmatique
يكون  »عندما  أنه  شيون  ويوضح  21(؛   ،1999(

يكون  لا  عندما  وخاصة  صوتًا،  الصوتى  الحضور 
نستطيع  لا  عندما  أى   - بعد  مرئيًا  الصوت  هذا 

نوع  خاص،  كائن  على  نحصل  فإننا   - بوجه  ربطه 
عليه  نطلق  الذى  والمتفاعل  المتحرك  الظل  من 

.)21  ،1999 )شيون  الصوت«  مقياس  اسم 
بيتر  الرأي:  لهذا  المؤيدين  أبرز  ومن   -٤

رى،  وجوناثان  هاندل،  وستيفن  ستروسون، 
نودز. ماثيو  ومؤخرًا 

عكس  ]على  الرعد  »طائر  أن  إنجولد  يوضح   -٥
الرعد،  كصوت  فهو،  ماديًا.  شيئًا  ليس  الوقواق[ 

يُسمع  ما  هو  الرعد  أن  ورغم  تجريبية.  ظاهرةٌ 
يصدره  لا  الصوت  هذا  أن  إلا  الطائر،  وجود  به 
فالرعد  نداءه.  الوقواق  يصدر  كما  الرعد  طائر 

لذا،  الصوتى.  تجسيده  فى  نفسه،  الطائر  هو 
بل  الكونى،]...[  الصوت  لغز  تُحل  لا  رؤيته  فإن 

هو  فالسمع   ]...[ إلى  أكثر  ينجذب  المرء  إن 
أشكال  من  محددًا  شكلً  وباعتباره   ]...[ الرؤية 
المُدرِك  يُقابل  لا  الرعد  طائر  فإن  الضوء،  تجربة 

 ،2000( وعيه«  فى  يتغلغل  بل  مرئى،  ككائن 
.)279

و«الضوضاء«  الوجود،  وحالات  الأصوات،  مع  للتعامل  جديدة 

التى تتجلى فى ممارسة حضور المسرح. 

فإن  ذلك،  ومع  وثابتًا.  سلبيًا  يعنى حضورًا  متفرجًا  تكون  أن   

ممارسة الاستماع فى المسرح تنطوى فى الواقع على تحولات فى 

الحركة، وتثاؤب، وتمددات، قد تبدو غير مهمة - مجرد ضجيج 

يتزعزع  لا  حيوى  جانب  الحقيقة  فى  لكنها   - مضطرب  جسد 

من إدراك المسرح نفسه. إن التعدد الهائل للمسرح المعاصر لا 

بمناورات  بالقيام  أيضًا،  ويطالبه  بل  فحسب،  للمتفرج  يسمح 

بموقعنا  وعيًا  أكثر  يجعلنا  إنه  بل  تعقيدًا،  وأكثر  أكبر  انتباهية 

توافق  فى  الهائلة.  المصفوفة  هذه  داخل  وتجربتنا  الجسدى 

وثيق مع اقتراح براون بأن المشهد الصوتى للمسرح يتيح درجة 

ضوضاء  مجرد  تقليديًا  يُعتبر  كان  ما  مع  التفاعل  من  جديدة 

خلفية )2005، 117(، فقد اقترحت أن المسرح المعاصر يدعونا 

هذا  لكن  انتباهنا«.  »مجال  إلى  الانتباه  على  دائًما  يحثنا  أو 

بالعودة  يُوحى  ولا  الضوضاء«،  »نهاية  إلى  يُشير  لا  الاستنتاج 

أكثر  وربما  المسرح،  إن  بل  السمعى«.  لـ«التفكير  المظفرة 

للتأمل  مدعوون  فنحن  الإدراك:  يُجسّد  مضى،  وقت  أى  من 

الحدث  فى  الجسد  ودور  الحواس  بين  المعقدة  الروابط  فى 

لكن  شيء؛  كل  وقبل  أولً  المسرح  فى  الصوت  يُحس  الإدراكى. 

تُحس  فالعلامات  السيميائية؛  مع  تتعارض  لا  الظاهرة  هذه 

غير  الديناميكى  التشابك  هذا  الواقع،  فى  تُشير.  والحواس 

الإبداعية.  الأفعال  من  متنوعة  مجموعة  يُتيح  ما  هو  المحدد 

وهكذا، لا يُكشف عن الوجود فى الصوت إلا من خلال تفاعلنا 

أن  يُكن  »لا  هايدجر:  قال  كما  أو  الصوت:  عالم  مع  النشط 

الفينومينولوجيا«. خلال  من  إلا  ممكنًا  الوجود  علم   يكون 

الهوامش

التمييز  مفهوم   )1991( إيد  دون  صاغ  لقد   -١
وتقدم  الكلى.  والإدراك  الجزئى  الإدراك  بين 

من  »أولً  التالي:  الملخص  سوبتشاك  فيفيان 
خلالها  من  التى  المحددة  المادية  الظروف  خلال 
حواسنا  مع  كامن  بشكل  المفاهيم  هذه  تتفاعل 

الشفاف  الجسدى  المستوى  على  وتوسعها 



العدد ٩٦٤

  
ن

يي
رح

س
م

 ال
ل

 ك
دة

ري
ج

2929

١٦ فبراير ٢٠٢٦

التمثيلية  الفرق  مراقبة  لجنة  رئيس  العزة  صاحب  حضرة 

عزتكم  إلى  أقدم  بأن  أتشرف  العمومية:  المعارف  بوزارة 

هذا البيان بناء على ما جرى من الحديث بينى وبين معالى 

يختص  فيما  أخرى  جهة  من  وسعادتكم  جهة  من  الوزير 

لا  أنه  سعادتكم  تعلمون  الحاضرة.  التمثيل  حالة  بمعالجة 

فرقتا  هما  الجدى،  للتمثيل  فرقتين  غير  الآن  مصر  فى  يوجد 

أن  الأستاذ يوسف وهبى والسيدة فاطمة رشدى. وبديهى 

بالتمثيل  اشتغلوا  من  كل  تضما  أن  يمكن  لا  الفرقتين  هاتين 

الأخيرة.  السنوات  فى  مصر  فى  تشتغل  كانت  التى  الفرق  فى 

ومنهم  عاطلون  الممثلين  من  كبيراً  فريقًا  هناك  فإن  ولذلك 

التمثيل  دور  عرفتهم  الذى  النابهين  الممثلين  من  كبير  فريق 

خدمات.  من  إليه  أدوا  بما  القريب  نهضته  تاريخ  وعرفهم 

إقبال  عدم  أولهما،  أساسيين:  سببين  إلى  هذا  يرجع  وقد 

فى  مقتصرين  معهم  العمل  على  الموجودة  الفرق  أصحاب 

ما  لقلة  الحديثين  والممثلين  الممثلات  من  فئة  على  عملهم 

البارزة  الشخصيات  نبخس حق  ولا  المرتبات،  من  يتقاضون 

المشتغلة فى الأجواق ولكنها قليلة بالنسبة للذين بغير عمل. 

ثانيهما، عدم معاونة الحكومة لهؤلاء معاونة منظمة عملية 

تكفل لهم القيام بعملهم الفنى على الوجه المرضى. وبما أن 

القادرين  بضم هؤلاء  مطلقًا  مطالبين  ليسوا  الفرق  أصحاب 

أن  الحكومة  على  فالواجب  إذن  والممثلين  الممثلات  من 

اندثرت كفاءة هذه  بنفسها لإنقاذه وإلا  الموقف  تحل هذا 

تعمل  الذى  المسرحى  الفن  بجانبها  وضعف  الشخصيات 

فعلً  ذلك  حاولت  وقد  لتشجيعه.  وسعها  فى  ما  كل  هى 

بطريقة اختبار هؤلاء الممثلين وتقديم إعانات لهم تتناسب 

إلى   1925 سنة  من  وجرت  ودرجته.  منهم  كل  كفاءة  مع 

القومية)٦( الفرقة  لبدايات  المجهولة  التفاصيل 

!1934 المصرى  المسرح  إنقاذ  مؤتمر 

نوافذ

إلى  قدمه  الذى  تقريره،  فى  الحكومية«  »الفرقة  عن  طليمات«  »زكى  كتبه  ما  الشديد..  للأسف 
»وزير  ولكن  وطلابه!  التمثيل  بمعهد  الحكومية  الفرقة  إنشاء  ربط  لأنه  يُنفذ،  لم   1931 عام  الوزارة 
محاضرات«  »قاعة  إلى  وحوّله  الأول،  عامه  بعد  المعهد  أوقف  عيسى«  حلمى  محمد  التقاليد 
بالمقررات  مكتفيًا  والتمثيلية،  والتطبيقية  العملية  المقررات  ومنع  البنات،  عن  البنين  وفصل  نظرية، 
عندما  أخرى،  مرة  الأمر  تجدد  سنتين  وبعد  الحكومية«!  »الفرقة  تظهر  لم  ذلك  على  وبناءً  النظرية، 
نص  وهذا  الحكومية«!  »الفرقة  تشكيل  فيها  تقترح  الوزارة،  إلى  بمذكرة  أبيض«  »دولت  تقدمت 
»أبوالهول«: جريدة  نشرتها  التى  المذكرة، 

محمد العشماوي

المجهود  لهذا  تقديرى  مع   – ولكننى  الخطة  تلك  على  الآن 

ورائه  من  المرجوة  بالفائدة  يأت  لم  بأنه  مصرحة  أتقدم   -

هذا  من  للمتفوقين  صرفت  التى  المبالغ  لأن  الفن،  لرفعة 

التمثيل  لفن  عملية  فائدة  أى  غير  من  تتبعثر  كانت  العهد 

هذا فضلً عن أن المبالغ التى منحت لمديرى الفرق فى هذا 

نظرًا  ذاته  فى  المسرحى  الفن  على  فائدة  بأية  تعد  لم  العهد 

ونظرًا  جهة  من  المديرون  هؤلاء  يصرفه  ما  بجانب  لضآلتها 

إلى أنهم فى الواقع فى غير حاجة إليها لما تغله عليهم أموالهم 

التى يعملون بها فى التمثيل. وفى سنتى 1925 و1926 كانت 

هذه  أغلب  الحين  ذلك  فى  فى مصر  الموجودة  المراسح  تضم 

فى  الآن  ولكن  الحكومية،  الجوائز  نالت  التى  الشخصيات 

لديهم  الذين  الممثلين  هؤلاء  أرباع  ثلاثة  أصبح   1933 سنة 

ونظرًا  المتقدمة  للأسباب  نظرًا  عمل  بدون  فنية  مؤهلات 

لأنهم عاجزين عن توفير رؤوس الأموال اللازمة لكى يقوموا 

بعملهم الفنى على الوجه الأكمل. والواقع أنه ليس مطلوبًا 

من  الفنية  الكفاءة  من  له  ما  بجانب  يكون  أن  الممثل  من 

أن  حالهم  وهذه  لهؤلاء  أين  فمن  الأموال.  رؤوس  أصحاب 

ارتياح  توجب  التى  الواجبة  النهضة  المسرحى  بالفن  ينهضوا 

كبيراً  زال  لا  الأمل  ولكن  وشعبًا.  حكومة  جميعًا  المصريين 

فى أن تعمل الحكومة من جانبها كل ما يجب لتدارك هذه 

الذى تقوم  العظيم  الجهد  الحالة. وقد لمسنا جزءًا من هذا 

به وزارة المعارف لإحياء الفنون إذ خصصت الحكومة جزءًا 

وتشجيع  المسرحى  التأليف  لتشجيع  السنوية  إعانتها  من 

وقد  وترقيتها  المصرية  الرواية  لإنهاض  المصريين  المؤلفين 

على  اختيارها  وقع  الذين  المؤلفين  من  عددًا  فعلً  أجازت 

هذا  عند  الحكومة  مجهود  سينتهى  هل  ولكن  رواياتهم 



    

ن
يي

رح
س

م
 ال

ل
 ك

دة
ري

ج

١٦ فبراير ٢٠٢٦العدد ٩٦٤

30

توفيق  الأستاذ  عرض  بأن  المؤتمر  جلسة  وبدأت  جنيهًا. 

جميع  بين  عام  اتحاد  عمل  فكرة  اللجنة  رئيس  الحكيم 

»فرقة  تسمى  واحدة  فرقة  لتكوين  حاليًا  الموجودة  الفرق 

الصالحة  العناصر  كل  إليها  تضم  المصري«،  المسرح  اتحاد 

الكبيرة  الفرقة  تلك  تقوم  أن  الأنواع على  من جميع  للعمل 

توفير  مع  واحد،  مسرح  فى  بالتمثيل  العام  الاتحاد  هذا  أو 

الإيجار  على  مسرح  كل  ينفقها  التى  المتنوعة  المصروفات 

والنور ومرتبات الموظفين وغير ذلك. وتركيز العمل المسرحى 

كله  الجمهور  يتجه  التركيز  وبهذا  يعين  لم  واحد  مسرح  فى 

إلى هذا المسرح بحكم عدم وجود غيره فى العاصمة. وجمع 

واحد  اتحاد  فى  فيه  البارزة  للتمثيل  الصالحة  الشخصيات 

هذه  من  المسرحى  الفن  على  المتطفلين  الدخلاء  كل  يخرج 

الدائرة. وبذلك يمكن سد النقص الذى تشعر به بعض الفرق 

فى عدم وجود عناصر معينة من الممثلين فيها بينما أن هذه 

وأن  فيها.  بها  منتفع  وغير  أخرى  فرق  فى  موجودة  العناصر 

وتضحية  القصد  حسن  يكون  أن  يجب  العمل  هذا  أساس 

التمثيل[ فقد أعلن أساتذتها للطلبة أن الحكومة انتهت من 

لرفعها  به  مذكرة  وضع  إلى  الحكومية  الفرقة  بحث مشروع 

إلى معالى وزير المعارف لإقرارها، وأن هذه المذكرة ستتضمن 

يكون  وقد  المبرزين  القاعة  طلبة  من  الفرقة  هذه  تأليف 

الأمر صحيحًا أو يكون الصحيح فيه أن أساتذة القاعة أرادوا 

أن يحمسوا طلبتها لينجحوا فى الامتحان فقالوا ما قالوا«.

تجدد أمر تكوين »الفرقة الحكومية« مع بداية عام 1934، 

عندما قرر المسرحيون مع الوزارة عقد مؤتمر لإنقاذ المسرح 

فيه من  الفنية – وشارك  الصحف  أغلب  تابعت جلساته   –

أيضًا  وشارك  طليمات«،  و»زكى  الحكيم«  »توفيق  الوزارة 

وجورج  وهبى،  يوسف  ومنهم:  المسرحية،  الفرق  مديرو 

عكاشة،  الله  وعبد  عيد،  وعزيز  الكسار،  وعلى  أبيض، 

يحضر  ولم  رشدى،  وفاطمة  أمير،  وعزيزة  المهدية،  ومنيرة 

هذا  أجله  من  انعقد  الذى  الغرض  وكان  الريحانى.  نجيب 

الجهود  لتوحيد  العملية  الطريقة  فى  البحث  هو  المؤتمر، 

 ۱۳۰۰ وقدرها  الوزارة،  إعانة  تأخذ  واحدة  فرقة  وإنشاء 

نوافذ

الجمهور  بين  الروايات  هذه  لإذاعة  ستعمل  هل  أو  الحد؟ 

بها  ستنيط  التى  الهيئة  هى  ما  الحالة  هذه  وفى  بتمثيلها، 

هذه  كل  الصميمة.  المصرية  المؤلفات  هذه  بإخراج  القيام 

أسئلة تواردت على خاطرى تباعًا وفكرت أن أدلى إلى اللجنة 

به  فتعمل  قبولً  عندها  يصيب  عله  هذا  باقتراحى  الموقرة 

وهو: 

الذين  الممتازين  الممثلين  لهؤلاء  وتعهد  اللجنة  تتفضل  »أن 

لا يجدون الآن عملً ويخشى على كفاءتهم الفنية من الركود 

المال  أن  بما  ولكن  اختارتها.  التى  الروايات  هذه  بتمثيل 

الحكومة  تتفق  أن  فيمكن  لديهم  متوفرين  غير  والمسرح 

معطل  الآن  وهو  الأزبكية  حديقة  مسرح  مع  طريقها  عن 

يمكن  الحالة  هذه  وفى  فائدة.  أية  ورائه  من  هناك  وليست 

المعروفين  والممثلين  للممثلات  السبيل  تمهد  أن  للحكومة 

فإن  فنية  كتجربة  أولً  هذا  وليكن  المسرح  هذا  فى  للعمل 

بهذا  إليها  يعهد  التى  الفرقة  واعتبرت  بها  كان  نجحت 

إشراف  تحت  فرقة  الأقل  على  أو  الحكومية«،  »الفرقة  هى 

العمومية.  المعارف  برعايتها ومراقبتها وزارة  الحكومة تقوم 

على  بعدها  لتحكم  اللجنة  على  أقترحها  التى  والمدة  هذا 

فى  للاستمرار  صالحة  كانت  إن  المنتظرة  الفرقة  هذه  عمل 

العمل أو غير صالحة هى شهران يمثل فيهما أربع روايات. 

الإخراج،  أعمال  من  بها  يتصل  وما  بالبروفات  للقيام  شهر 

على  للحكم  اللجنة  هيئة  خلاله  فى  تزورها  للتمثيل  وشهر 

تمد  أن  بد  لا  الفرقة  هذه  أن  ويلاحظ  هذا  التجربة.  هذه 

الروايات  إخراج  لها  يتيسر  حتى  المساعدة  يد  الوزارة  إليها 

التى ستقرر بالمظهر اللائق والذى يتمشى مع النهضة الفنية 

قد  أكون  أن  وأرجو  به  أدلى  أن  أود  ما  كل  هذا  الحديثة. 

وفقت فيما أريد والرأى الأعلى للجنة المحترمة التى أرجو أن 

تتفضل بقبول عظيم احترامى. ]توقيع[ »دولت أبيض«.

هذه المذكرة أثارت جدلً كبيراً فى وقتها، ورغم ذلك رُفضت! 

قد  دولت  السيدة  »كانت  »الصباح«:  مجلة  قالت  فقد 

الذين  والممثلين  الممثلات  بأسماء  كشفًا  بالمذكرة  أرفقت 

بفرقتى  أكثرهم  التحق  فلما  الفرقة.  فى  للعمل  ترشحهم 

المهدية  منيرة  والسيدة  رشدى  الرحمن  عبد  الأستاذ 

الموافقة  عليها  يتعذر  أنه  نفسه  الوقت  فى  اللجنة  ولاحظت 

»مؤقتًا«،  نشرها  عدم  الصباح  ترى  لأسباب  المذكرة  على 

أن قدمت  التى سبق  الأخرى  المذكرات  المذكرة مع  حفظت 

السيدة  »إن  »المقطم«:  وقالت جريدة  الشأن«.  لها فى هذا 

المؤلفة  اللجنة  على  اقترحوا  الممثلين  وبعض  أبيض  دولت 

لوزارة  العام  السكرتير  العشماوى بك  برئاسة الأستاذ محمد 

الإعانة  الوزارة  تنفق  بأن  التمثيل  إعانات  توزيع  المعارف 

تمثيلية  فرقة  تكوين  المسرحى على  التمثيل  لتشجيع  المقررة 

بإشراف الوزارة.. إلخ. ونقول اليوم إن اللجنة اجتمعت بعد 

ظهر الثلاثاء وبحثت فى هذا الاقتراح من جميع نواحيه فتبين 

لها بعد البحث والمناقشة أنه غير عملى فقررت رفضه«.

فرقة  »مشروع  عنوان  تحت  »الصباح«  مجلة  قالت  وأخيراً 

ما  لكثرة  الأسماع  مجته  الذى  المشروع  »هو  الحكومة«: 

وكان  الظهور،  إلى  اليوم  عاد  وقد  ينفذ،  ولم  الألسنة  رددته 

لمعهد  ]البديلة  المحاضرات«  »قاعة  فى  المرة  هذه  ظهوره 

الكسار علي 



العدد ٩٦٤

  
ن

يي
رح

س
م

 ال
ل

 ك
دة

ري
ج

3131

١٦ فبراير ٢٠٢٦

كبيرة  فرقة  لإنشاء  يكفى  أن  يمكن  لا  المبلغ  هذا  مثل  إن 

والصرف عليها مدة شهرين لأن عمل السيدة منيرة المهدية 

ملحنين  وفرقة  كبيرة  موسيقية  فرقة  وجود  يقتضى  مثلً 

لشهر  إلا  يكفى  لا  المبلغ  وهذا  أوبراتها  لإخراج  وملحنات 

واحد فعلى الوزارة أن تكمله إلى ألفين على الأقل إذا كانت 

تريد تنفيذ فكرتها. ولما لم يقدم أحد من حضرات المديرين 

فقد  اللجنة  إليها  تتجه  التى  الفكرة  تنفيذ  فى  رأياً  الآخرين 

رؤى تأجيل الاجتماع إلى يوم الخميس ٨ فبراير للوصول إلى 

حل يتفق عليه أغلبية أعضاء هذه اللجنة.

اهتمت الصحف بهذا المؤتمر، وعلقت على نتائجه تعليقات 

بحثنا فى  »الصباح«:  قالت مجلة  فقد  مقتضبة غير حاسمة! 

اللجنة  أن  فعلمنا  المسرح  بشؤون  المتصلة  الرسمية  الدوائر 

الإدارية متفقة الرأى على أن لا يتبع فى عرض الإعانة طريقة 

فى  جادة  وأنها  السابقة  السنوات  فى  عملت  كما  توزيعها 

جانب  من  وعلمنا  أنموذجية«.  »فرقة  إنشاء  فكرة  تنفيذ 

آخر أن الأساتذة يوسف وهبى، وجورج أبيض، وعزيز عيد، 

جلسة  فى  الموقف  فى  تباحثوا  قد  رشدى  فاطمة  والسيدة 

خاصة وأنهم يميلون إلى تكوين فرقة واحدة تستأنف العمل 

فى أوائل مارس وأن الأستاذ نجيب الريحانى سيستأنف عمله 

أعضاء  توفيق  لعدم  الأسف  كل  تأسف  و»الصباح«  حالً. 

هذه اللجنة الجديدة إلى رأى قاطع فى الانتفاع بهذه الإعانة 

وترجو أن تكون جلسة الخميس ٨ فبراير جلسة نسمع فيها 

بجميع  المصرى  المسرح  انتعاش  نشهد  يجعلنا  حاسمً  قرارًا 

أنواعه ويمكنهم من الانتفاع بمبلغ الإعانة فى خدمة المسرح.

الشخصيات أمام هذه الكارثة المسرحية. وكان أكثر حضرات 

مديرى الفرق قد وافقوا على ذلك فى الجلسة الأولى، أما فى 

هذه الجلسة الثانية فقد طلب الأستاذ »يوسف وهبي« أن 

أن  ورجا  الفكرة  هذه  عن  واحدًا  واحدًا  الزملاء  رأى  يؤخذ 

بأن  الكسار  الأستاذ  فأجاب  الكسار  الأستاذ  رأى  بأخذ  يبدأ 

مثل هذا الاتحاد يجعل نصيبه من العمل ليلة أو ليلتين فى 

فرقته  على  ما  أعباء  لحمل  مطلقًا  يكفى  لا  وهذا  الأسبوع. 

عن  يتخلى  أن  يستطيع  لا  وكذلك  ومرتبات  مصاريف  من 

عشر  من  أكثر  فيه  عمله  بعد  الماجستيك  مسرح  فى  العمل 

وطلب  أصحابه.  مع  والتزامات  بعقود  وارتباطه  سنوات 

تنفيذ  الاشتراك فى  تعفيه من  أن  اللجنة  إلى  الكسار  الأستاذ 

له مبلغًا معينًا كإعانة لسد خسائره  الفكرة وأن تقرر  هذه 

المسرح  لخدمة  العمل  مواصلة  سبيل  فى  يتكبدها  التى 

السيدة  رأى  أخذ  ثم  ورزقه.  الممثلين  زملائه  أرزاق  واتصال 

على  الأخرى  هى  موافقتها  عدم  فأبدت  رشدى  فاطمة 

أن  بأنها فكرة خيالية وطلبت  أساسها ووصفتها  الفكرة من 

تقرر اللجنة لها إعانة على العمل الذى قامت به فى مسرح 

برنتانيا مدة شهر على أنها لا تنوى استئناف العمل بعد ذلك 

كمديرة فرقة. ودافعت السيدة منيرة المهدية دفاعًا قويًا عن 

فكرة تكوين فرقة واحدة محترمة وطلبت أن تسير اللجنة فى 

يوسف  الأستاذ  المسرح. وسأل  لخدمة  وسيلة  بأى  تنفيذها 

الفرقة  مثل هذه  المنوى صرفه على  مبلغ لإعانة  وهبى عن 

فقيل له إن الباقى من الإعانة التى كانت ١٥٠٠ جنيه الأن 

وهبى  يوسف  الأستاذ  فقال  جنيه مصري!   ۱۳۰۰ مبلغ  هو 

نوافذ

مديرى  »اجتماع  عنوان  تحت  فقالت  »البلاغ«  جريدة  أما 

الاجتماع  تم  التمثيل«:  تشجيع  بلجنة  المسرحية  الفرق 

برئاسة العشماوى بك سكرتير عام الوزارة وعضوية الأساتذة 

وقد حضر  طليمات،  وزكى  الحكيم،  وتوفيق  رمزى،  إبراهيم 

الأساتذة  المسرحية وهم  الفرق  بعض مديرى  الاجتماع  هذا 

يوسف وهبى، وعزيز عيد، وجورج أبيض، ونجيب الريحانى، 

ثم  رشدى،  وفاطمة  المهدية،  منيرة  والسيدة  الكسار،  وعلى 

بيد  يأخذ  الذى  العاجل  الحاسم  الإجراء  فى  جميعًا  تناقشوا 

طويلة  مناقشات  وبعد  به.  حلت  التى  النكبة  إزاء  المسرح 

جميع  ينضم  أن  هو  الطرق  خير  أن  الأشخاص  هؤلاء  رأى 

واحدة  مسرحية  فرقة  فيكونوا  النابغين  والممثلين  المديرين 

تمنح  التى  هى  الفرقة  وهذه  الروايات  أنواع  جميع  تخرج 

كل الإعانة المقررة وقدرها 3000 جنيه. ورأت اللجنة كذلك 

وزكى  الحكيم  توفيق  الأستاذين  من  فرعية  لجنة  تشكيل 

هذه  عليها  تسير  التى  الداخلية  اللائحة  لوضع  طليمات 

المسرح  »اتحاد  تكوينها  عند  اسمها  سيكون  التى  الفرقة 

تعطى  التى  الأجور  اللائحة  هذه  فى  وستوضع  المصرى« 

وزارة  بها  ستشرف  التى  والطريقة  الفرقة  هذه  لأعضاء 

المعارف على سيرها. وقد وافق الجميع على هذه الاقتراحات 

فإنهما  رشدى  فاطمة  والسيدة  عيد  عزيز  الأستاذ  عدا  ما 

عارضا فى الاقتراح الأول وخرجا غاضبين.

أبيض الحكيمدولت  توفيق 



الإثنين ١٦ فبراير ٢٠٢٦العدد ٩٦٤

للمسرح  العربية  الهيئة  عن 
عام موقف  إلى  الشخصي  الغضب  يتحول  حين 

الدورة  انتهاء  على  شهر  من  أكثر  مرور  وبعد   ، الآن 

شرفت  والذي  العربي  المسرح  مهرجان  من  عشرة  السادسة 

اليومية، أعود لحديث، أجلته طويلا،  بتولي مسئولية مجلته 

دورات  من  دورة  لكل  مصاحبا  بات  الذي  الجدل  ذلك  عن 

المهرجان، بل ولكل نشاط من أنشطة الهيئة . 

لقد لاحظت أن في كل دورة من دورات مهرجان المسرح 

أو  لجنة  اختيار  أو  مسابقة  لنتائج  إعلان  كل  ومع  العربي، 

غضب  الغاضبة.  الأصوات  بعض  علينا  تخرج  اسم،  تكريم 

أن  المؤسف  لكن  بالتأكيد.  الرأي؟  اختلاف في  مشروع؟ ربما. 

يتحول الخلاف الفني إلى حملة تشكيك، وأن يُختزل مشروع 

ثقافي عربي كبير في دعوة لم تصل، أو نص لم يُقبل، أو مشاركة 

لم تتحقق.

رُفض  إذا  يحزن  أن  كاتب  أي  حق  من  بوضوح:  وأقولها 

مهرجان  إلى  يُدعَ  لم  إذا  يتألم  أن  مخرج  أي  ومن حق  نصه، 

يحوّل  أن  أحد  حق  من  ليس  لكن  منه.  جزءًا  نفسه  يرى 

يصوّر  أن  أو  مؤسسة،  على  عام  حكم  إلى  الشخصي  غضبه 

أو  إقصاء  أو  مؤامرة  أنها  على  مستقلة  لجان  قرارات 

استهداف.

القاهرة  كانت  البدء  في 
بحضور  القاهرة،  في  عُقد  الذي  الاجتماع  ذلك  الآن  أتذكر 

نخبة كبيرة من مسرحيي الوطن العربي، للإعلان عن تأسيس 

لحظة  كان  بل  عابراً،  لقاءً  يكن  لم  للمسرح.  العربية  الهيئة 

مفصلية شعرنا فيها أن المسرح العربي - بكل تاريخه وتنوعه 

- يبحث عن إطار جامع، عن مظلة تتجاوز حدود  وأسئلته 

الجغرافيا والسياسة، وتؤمن بأن الثقافة قادرة على أن تصنع 

ما تعجز عنه السياسات.

يومها، في كلمتي، أعربت عن سعادتي البالغة بهذا الاسم 

لها  كان  أخرى  بهيئة  ذكرني  الاسم  إن  وقلت  الهدف.  وبهذا 

عظيم الأثر في وجداننا العربي، وهي الهيئة العربية للتصنيع.

فكما سعت  مقصودة؛  كانت  بل  عابرة،  المقارنة  تكن  لم   

العربي،  الصناعي  التكامل  من  قدر  تحقيق  إلى  الهيئة  تلك 

مشابهًا  حلمً  لتطرح  جاءت  للمسرح  العربية  الهيئة  فإن 

تبادل  على  يقوم  عربي،  مسرحي  تكامل  الثقافي:  المجال  في 

جيل  وصناعة  النصوص،  ورعاية  الإنتاج،  ودعم  الخبرات، 

لا  نهضوي  فعل  المسرح  بأن  المؤمنين  المسرحيين  من  جديد 

مجرد نشاط فني.

تنظيم  في  فقط  تكمن  لا  للمسرح  العربية  الهيئة  أهمية 

مهرجان سنوي كبير، أو إطلاق مسابقات للتأليف، أو تكريم 

أعادت  أنها  في  تكمن  بل   - ذلك  كل  أهمية  على   - الرواد 

وفرت  لقد  المشترك.  العربي  الثقافي  المشروع  سؤال  طرح 

وخلقت  للشباب،  حقيقية  فرصًا  وأتاحت  للحوار،  مساحة 

العربي  المسرحي  يعد  لم  بحيث  المستمر،  الحراك  من  حالة 

أوسع  عربي  فضاء  ضمن  بل  فقط،  بلده  عزلة  في  يعمل 

بالوعي  الفردية  والتجربة  بالقومي،  المحلي  فيه  يتقاطع 

الجمعي.

هناك،  اختيار  أو  هنا،  مهرجان  مع  تتفق  أو  تختلف  قد 

ترى  وقد  الهيئة؛  تقيمها  بعينها  دورة  في  تحكيم  لجنة  أو 

بالتتويج.  أولى  كان  آخر  نصًا  أن  أو  أحق،  كان  ما  عرضًا  أن 

وهذا طبيعي وصحي، بل هو جزء من حيوية أي فعل ثقافي 

حي. لكنك، مهما اشتد خلافك، لن تستطيع إنكار الأثر الذي 

العربية للمسرح عبر مهرجانها العربي. بل إن  الهيئة  حققته 

مجرد استمرارية هذا المهرجان، وانتظامه، وقدرته على جمع 

إنجاز لا  ذاته  التجارب، هو في حد  الواسع من  الطيف  هذا 

يمكن القفز فوقه أو التقليل من شأنه.

المسرح  أن  فكرة  ترسيخ  في  أسهمت  الهيئة  أن  رأيي  في 

تتراجع  زمن  ففي  حضارية.  ضرورة  بل  ثقافيًا،  ترفًا  ليس 

المسرح  يأتي  الفردية،  النزعات  فيه  وتتصاعد  القراءة،  فيه 

الجماعة، لفن يقوم على  اللقاء، لفكرة  ليعيد الاعتبار لفعل 

الحضور الحي والمواجهة المباشرة. ومن هنا فإن دعم المسرح 

ثقافي  ولإنتاج خطاب  النقد،  وللقدرة على  للوعي،  دعم  هو 

يواجه السطحية والتطرف ويصون التنوع.

إلى  طريقه  وجد  شاب  نص  من  ،كم  نتذكر  هنا  ودعونا 

النشر عبر مسابقات الهيئة؟

هذا  عبر  مرة  لأول  عربيًا  عُرف  شاب  مخرج  من  كم 

المهرجان؟

لأنها  المسرحي  وهجها  استعادت  عربية  مدينة  من  كم 

استضافت الدورة السنوية؟

هذه أسئلة لا يجيب عنها الغضب، بل الوقائع.

ود كل  الخلاف  يفسد  حين 
كانوا  اليوم،  الهيئة  يهاجمون  من  بعض  أن  المفارقة 

وهذا  فعالياتها.  من  جزءًا  كانوا  حين  بها  يحتفون  بالأمس 

ليس عيبًا فيهم بقدر ما يكشف هشاشة الموقف حين يُبنى 

فالمؤسسة  الموضوعية.  الرؤية  الشخصي لا على  الاعتبار  على 

في  تأثيرها  بمدى  بل  لنا،  استضافتها  بمدى  تُقاس  لا  الثقافية 

الحقل الذي تعمل فيه.

ولا  تأليهها،  يعني  لا  للمسرح  العربية  الهيئة  عن  الدفاع 

الأمور  وضع  ببساطة  يعني  بل  النقد.  ضد  تحصينها  يعني 

في  تستثمر  بانتظام،  سنوات  منذ  تعمل  مؤسسة  نصابها:  في 

النصوص، وتدعم الترجمة، وتطلق المبادرات، وتنظم مهرجانًا 

سياسية  ظروف  في  استمراريته  على  حافظ  متنقلً  عربيًا 

يستحق  إنجاز  وحده  وهذا  التعقيد.  بالغة  واقتصادية 

الاحترام.

يكن  لم  الحلم  أن  أرى  العمل،  من  سنوات  بعد  اليوم، 

وهْمً، بل مشروعًا يتطور، يخطئ أحيانًا، ويصيب كثيراً، لكنه 

يمضي إلى الأمام.

ومن الإنصاف - حتى ونحن نختلف - ألا ننسى ذلك.


