

وزير الثقافة ومحافظ الإسكندرية

### يفتتعان المبنى الجديد لأكاديمية الفنون «فرع الإسكندرية»

افتتح الدكتور أحمد فؤاد هَنو، وزير الثقافة، والفريق أحمد خالد حسن سعيد، محافظ الإسكندرية، أكاديمية الفنون "فرع الإسكندرية"، وذلك بعد الانتهاء من أعمال الإنشاء بالمبنى الجديد، وذلك بحضور الدكتورة غادة جبارة، رئيسة أكاديمية الفنون، ومسؤولي جهاز مشروعات الخدمة الوطنية – الشركة المنفذة للمشروع – كما كرّما كذلك عددًا من خريجي معهد الفنون المسرحية، قسمي: التمثيل والإخراج، والديكور المسرحي دفعة التمثيل والإخراج، والديكور المسرحي دفعة

وعقب إزاحة الستار، تفقد الوزير المبنى المقام على مساحة ٦٠٠ متر مربع، ويتكون من ١٠ طوابق – أرضي و٩ أدوار – ويضم ٢٨ فصلا دراسيًا لتدريس الموسيقى العربية والموسيقى الكونسرفتوار، و٣ قاعات كبرى مخصصة للأوركسترا والعزف الجماعي، إضافة إلى ٨ قاعات متنوعة المساحة لتدريس فنون الرقص والباليه، و10 فصلاً متعدد الأغراض لخدمة معاهد الفنون المسرحية والسينما والنقد الفني والفنون الشعبية وغيرها من التخصصات النظرية.

كما يشمل المبنى ٨ قاعات للبروفات والتدريبات، وقاعة مسرح «Black Box» متفرج، متعددة الاستخدامات تتسع لـ١٠٠ متفرج، وقاعة سينما احترافية بالسعة ذاتها، فضلًا عن بلاتو للتصوير، وورشة متكاملة لتصنيع الديكور ومكتبة مركزية، وقاعة للندوات ومناقشة الرسائل العلمية، واستديو صوت، و٥ مراسم لتحريس تصميم الديكور والرسوم المتحركة، مع تخصيص طابق مكون من ١٢ غرفة بالإضافة إلى مطعم وكافيتيريا لإقامة أعضاء هيئة التدريس والخبراء والوفود الفنية، مع توفير أماكن خاصة لاستراحة الطلاب، ويتميز المبنى بأحدث مواصفات الأمان ومعايير الحماية المدنية والخدمات.

واستهل الدكتور أحمد فؤاد هنو، وزير الثقافة، كلمته بدعوة الحضور للوقوف دقيقة حداد على ضحايا الحادث الأليم الذي تعرض له طلاب محافظة أسوان أثناء عودتهم من فعاليات أسبوع "أهل مصر" بالإسماعيلية.

وقال وزير الثقافة: "إن افتتاح هذا الفرع هو ترجمة مباشرة لرؤية الدولة المصرية في نشر الثقافة والتعليم المتخصص في جميع ربوع الوطن، وإتاحة الفرصة لكل موهوب ليطور مهاراته وفق استراتيجية تؤمن بأن لكل موهوب حقًا أصيلًا في أن تُحتضن موهبته لتزدهر، وأن يحظى أبناء الوطن جميعًا – دون استثناء يحظى أبناء الوطن جميعًا – دون استثناء فحسب. لقد جاء هذا المبنى ليكون إضافة فحسب. لقد جاء هذا المبنى ليكون إضافة حقيقية للبنية الثقافية والتعليمية، عا يضمّه من قاعات للتدريس والبروفات، ومسرح، وقاعات سينما، وورش للديكور، واستديوهات

للصوت، وفصول للباليه والموسيقى والسينما بالإسكندرية يُمثل إضافة حقيقية للبنية والمسرح، كل ذلك ضمن منظومة حديثة الثقافية والتعليمية بالمحافظة، ويؤكد اهتمام

للصوت، وفصول للباليه والموسيقى والسينما والمسرح، كل ذلك ضمن منظومة حديثة تستوفي معايير الجودة والاعتماد الأكاديمي، وهو إنجاز يُحسب لأكاديمية الفنون ولفريقها الخاص"

مؤكدًا استمرار دعم الوزارة لكل مشروع يحمي الموهبة وعنحها فرصة النمو والازدهار، فالعقول المبدعة هي الثروة الحقيقية التي تصنع هوية الوطن وترسم مستقبله.

كما وجّه وزير الثقافة الشكر إلى الفريق أحمد خالد حسن سعيد، محافظ الإسكندرية، على دعمه المستمر لهذا المستروع الحيوي، وإلى الدكتورة غادة جبارة، رئيسة أكاديمية الفنون، على جهودها في تطوير الأكاديمية وبرامجها، الأكاديمية بالإسكندرية وعمداء المعاهد، وأعضاء هيئة التدريس الذين أسهموا بخبراتهم وجهودهم في هذا الكيان الجديد، وكذلك لكل مهندس وفنان وعامل شارك في تنفيذ هذا المبنى وإظهاره بهذه الصورة المشرفة.

وقال وزير الثقافة موجهًا كلماته إلى أبناء الأكاديية: "أمامكم اليوم مساحة واسعة للإبداع، وطريق جديد يحمل آمالكم وطموحاتكم، فهذه الأكاديية بيتكم؛ هنا تتعلمون وتجربون وتنجحون، هنا تُصنع المواهب التي ستمثل مصر في المستقبل، فحافظوا على هذا المكان، واجعلوه منصة للإبداع والابتكار، ورسالة للفن الراقي".

كما دعا وزير الثقافة كل الموهوبين في مصر والشرق الأوسط للانضمام إلى أكاديهية الفنون والاستفادة مما تقدمه من فرص حقيقية للتعليم والتدريب وصقل الموهبة.

وقال الفريق أحمد خالد حسن سعيد، محافظ الإسكندرية: "إن افتتاح فرع أكاديمية الفنون

بالإسكندرية عِثل إصافة حقيقية للبنية الثقافية والتعليمية بالمحافظة، ويؤكد اهتمام الدولة بتعزيز دور الإسكندرية كمركز للفنون والإبداع، حيث إن وجود هذا الصرح الأكادي المتخصص سيمنح أبناء المحافظة فرصة ذهبية للحصول على تعليم متخصص رفيع المستوى داخل مدينتهم دون الحاجة للانتقال إلى القاهرة. فإن هذا المشروع سيساهم في إعادة تشكيل الخريطة الفنية في الإسكندرية، وسيمنح أبناءها منصة أكاديية رصينة تُعيد للمدينة مكانتها الطبيعية كإحدى أهم مراكز الفنون في مصر والمنطقة".

وَمُّن محافظ الإسكندرية جهود وزارة الثقافة وأكادعية الفنون في بناء هذا الصرح العريق، ومُّن كذلك فكرة إطلاق أسماء رموز الفن والثقافة المصريين على قاعات الأكادعية المتعددة ما يُجسد احتفاء الدولة برموزها وأبنائها المبدعين في المجالات الثقافية والفنية وغيرها.

وأكد محافظ الإسكندرية أن المبنى الجديد عا يتضمنه من إمكانات حديثة يعكس رؤية الدولة في تطوير التعليم ونشر الثقافة والفنون وإتاحة الفرص المتكافئة للشباب، وأن الدولة غضي بخطوات ثابتة نحو دعم البنية الثقافية في المحافظات، وأن ما نشهده اليوم هو نموذج واضح لتوجيهات القيادة السياسية بضرورة تعزيز الخدمات التعليمية والفنية خارج نطاق العاصمة.

وأوضح محافظ الإسكندرية أن المحافظة تضع دعم الفنون والثقافة في مقدمة أولوياتها لما تثله من قوة ناعمة تُساهم في تشكيل الوعي وبناء الإنسان، موجّهًا الشكر لوزارة الثقافة وأكاديية الفنون على الجهد المبذول في خروج المشروع بهذه الصورة المشرّفة، مشيرًا

إلى أن الإسكندرية كانت وما زالت مدينة قادرة بطبيعتها على استقبال المشروعات الإبداعية الكبرى لما تمتلكه من تاريخ ثقافي عريق وطاقات شبابية تستحق الاستثمار فيها، كما أن وجود كيان أكاديمي بهذا الحجم داخل المحافظة يفتح آفاقًا واسعة أمام شباب الإسكندرية الذين يمتلكون مواهب فنية الإسكندرية الذين يمتلكون مواهب فنية واعدة، ويتيح لهم بيئة تعليمية متخصصة تصقل مهاراتهم وتمنحهم فرصًا أكبر للانطلاق نحو الاحتراف.

3

وقالت الدكتورة غادة جبارة: "يضم هذا الصرح العظيم في جنباته مجموعة من معاهدنا العريقة، ليكون قبلة للطلاب الموهوبين في الإسكندرية والمحافظات المجاورة، وليوفر لهم بيئة فنية راقية تساهم في تنمية الموهبة وصقل الخبرة. والإسكندرية، التي كانت على الدوام مرسى الثقافة العالمية، تستحق اليوم أن يكون لديها هذا المركز الأكاديمي المتخصص الذي يثري الساحة الغنائية والموسيقية بعقول وقلوب شابة مدربة ومؤهلة".

ووجّهت الشكر إلى وزيـر الثقافة ومحافظ الإسكندرية على دعمهما المستمر لافتتاح الأكاديية، مثمنة دعـم الدولة اللامحدود للحركة التنويرية، والـشراكـة الفاعلة مع المحافظة لمد جسور الفن والمعرفة.

وتضمّن حفل الافتتاح - الذي أخرجه الفنان إسلام علي - عرض فيلم تسجيلي عن مراحل المشروع ومشتملاته، بالإضافة إلى عدد من العروض الفنية لطلاب الأكاديية، حيث الباليه، والغناء، والعزف الموسيقي، والمسرح، والسينما، وحرفية الممثل، وغيرها، والتي جسدت جميعها المستوى المتميز لطلاب الأكاديية ومدى ما يتمتعون به من مواهب واعدة على الصعيدين الإبداعي والأكادي.

جريدة كل المسرحيين



## مهرجان القاهرة الدولى للطفل العربي

### يختتم دورته الثالثة ويكرم نخبة من الفنانين والمسرحيين



اختتمت مهرجان القاهرة الدولي للطفل العربي، برئاسة الدكتورة داليا همام، دورته الثالثة، الأسبوع الماضي، وأقيم حفل الختام على مسرح نهاد صليحة، بحضور العديد من الأساتذة والأكادييين من وزارة التربية والتعليم وأكاديية الفنون ومن وزارة الثقافة في مقدمتهم الفنان أحمد الشافعي، رئيس الإدارة المركزية للشئون الفنية بالهيئة العامة لقصور الثقافة، المخرج محسن رزق، وغيرهم.

وقدم بالحفل استعراضًا مميزًا لفرقة ٢٣ يوليو بالمحلة الكبرى، بالهيئة العامة لقصور الثقافة تحت إشراف المخرج محمد صابر، وإخراج عبد الرحمن سالم، وكلمات الدكتور مسعود شومان، واستعراضات عمر البدري وفريدة المصرى، وقدم الاستعراض إهداءً لأطفال غزة الأبطال. وتلا ذلك عرض فيلم قصير توثيقى لفعاليات وأنشطة الدورة الثالثة من المهرجان.

وفى كلمتها عبرت الدكتورة داليا همام رئيس ومؤسس المهرجان عن سعادتها البالغة بالمهرجان، مؤكدةً أنها أيضًا سعيدة بحفل الختام، وموجهة الشكر لجميع المشاركن، والـورش، واللجان، لما بذلوه من جهد كبير خلال فترة شهدت العديد من التحديات وأضافت أن النجاح لا يتحقق إلا بالصبر، موصية الأطفال بالتمسك بهذه القيمة. وقدمت «هـمام» شكرها العميق للثقافة الجماهيرية، والمدارس، والبيت الفني، ولكل دولة شاركت في فعاليات المهرجان، مشددة على أن الجميع أثبتوا أنهم قادرون على مواجهة أي صعوبة، وأوضحت أن الدكتورة غادة جبارة

كانت ترغب بشدة في الحضور، إلا أن افتتاح معهد الفنون المسرحية بالإسكندرية حال دون مشاركتها، واختتمت كلمتها متمنية أن يحظى حفل الختام بإعجاب الجميع، وموجهة الشكر للحضور.

وتم تكريم المشاركين على جهودهم وإبداعاتهم في مختلف الفعاليات بالمهرجان ولجان التحكيم بالمسابقات المتعددة، وكذلك تم تكريم اللجان التنفيذية ومختلف لجان المهرجان.

وكرمت لجنة النقاد من المسرحيين والنقاد والمؤلفين والمخرجين وهم: الناقد أشرف فؤاد، دكتور فيفي أحمد، الناقدة إيمان سمير، الناقدة. نهلة إيهاب، الناقد نبيل سمير، الناقدة سارة عمرو، الناقدة آية سيد، الكاتبة والناقدة إسراء محجوب، الناقدة مي الدماصي، الناقدة منار خالد المخرج عمرو حسان، الناقدة سارة أشرف، الناقد أحمد خميس، الناقد والشاعر والمؤلف أحمد زيدان، المخرجة تغريد عبد الرحمن، والكاتب الصحفي والمخرج جمال عبد الناصر، المخرجة منار زين، الناقد عمر توفيق، الناقد محمد عبد الرحمن، المخرج إيميل شوقي دكتورأميرة الشوادفي، الناقد جمال عبد الناصر، الناقد محمد كامل، النكاتب الصحفى والناقد محمد عبد الرحمن زغلول.

#### تكريم اللحنة الإعلامية

وكرم المهرجان في حفل الختام أيضًا الصحفية شيماء منصور، مدير المركز الإعلامي والصحفية رنا رأفت، والمصور مدحت صبرى، أعضاء المركز الإعلامي للدورة الثالثة بالمهرجان.

وتم تكريم لجنة التجهيزات الفنية رئيسا اللجنة المهندسة سماح نبيل، المهندسة سارة شكري، والناقدات آية سيد، سارة عمرو، مي الدماصي، ومسئول الصوت الفنان سكوندو.

وأعلن المهرجان جوائز مسابقات دورته الثالثة، وذلك خلال حفل الختام، حيث شهدت مسابقة المسرح المدرسي والفرق منافسات قوية ومتميزة.

وفي مسابقة العروض المسرحية لذوي الهمم ممثلت الجوائز كالتالى:

#### لجنة التحكيم

تشكلت لجنة التحكيم العروض المسرحية والفرق من أستاذ دكتور سمر سعيد، عميد المعهد العالي للفنون الشعبية، بأكاديهة الفنون، والفنان الإماراتي عبدالله راشد، الفنانة المصرية القديرة عزة لبيب، والناقد باسم صادق، المخرج محمد الطايع.

والرداء الأحمر» في المركز الأول





#### جوائز مسابقة المسرح المدرسي

وتشكلت لجنة التحكيم لمسابقة العروض المسرحية للمسرح المدرسي والفرق من الناقد باسم صادق والمخرج محمد الطايع والفنانة القديرة عزة لبيب، ودكتور سمر سعيد، عميد المعهد العالى للفنون الشعبية، والمخرج إسلام إمام، وجاءت جوائز المسابقة كالتالى:

وفاز محمد محمدي وأحمد محيي بجائزة أفضل نص عن عرض «حكايات العم بركات«.

#### شهادات التميز

ومنحت اللجنة شهادات التميز إلى كل من رضوى محمود عن عرض «حكايات العم بركات«، والطلاب فيلوباتير حنا، ريهام هشام، هنا الخولي عن أدوارهم في عرض «فاوست«، مريم عمرو، وعبد الرحمن ناصر عن دوريهما في عرض «الجزيرة«.

#### جوائز الديكور والملابس والإضاءة والماكياج

جائزة أفضل ديكور إلى طلاب قسم الديكور عن عرض «الحكاية«، وجائزة أفضل ملابس وأفضل ماكياج حصل عليها عبد الله محروس عن عرض «الجزيرة«، وأفضل إضاءة إلى أحمد السيد عن عرض «الجزيرة«، وحصل مصطفى حزين على جائزة أفضل استعراضات، بينها

#### فاز محمد الأغا بجائزة أفضل موسيقى وألحان عن عرض«الحكاية«.

#### جوائز التمثيل

حصل معاذ عبد القوي على المركز الأول عن دوره في «حكايات العم بركات»، وجاء جون جرجس في المركز الثاني عن «فاوست»، ومحمد هشام في المركز الثالث عن «المحاكمة».

وفي جوائز التمثيل للفتايات حصلت على المركز الأول شهد شریف عن دورها عرض «الجزیرة»، وحصلت رویدا محمد على المركز الثاني عن دورها في عرض «سكر»، والمركز الثالث حصلت عليه فريدة شريف عن دورها في عرض «المحاكمة».

#### جوائز الإخراج

وعن جوائز الإخراج، حصل على المركز الأول المخرج مصطفى حزين عن عرض «الجزيرة»، فيما حصل على المركز الثاني وائل عوني عن عرض «حكايات العم بركات»، وحصل على المركز الثالث إبراهيم حسن عن عرض «الحكاية«.

#### جوائز العروض



عن جائزة أفضل عرض، حصل على المركز الأول عرض «الجزيرة»، وذهبت جائزة أفضل عرض للمركز الثاني إلى «حكايات العم بركات»، فيما ذهب المركز الثالث إلى عرض«الحكاية لمدرسة الفنون التطبقية بأكاديمية الفنون. وذهبت لجنة التحكيم الخاصة لفريق عرض «فاوست» لمدرسة جمال عبد الناصر.

5

#### جوائز الفرق المسرحية

حصلت على جائزة أفضل ملابس مريان، وأفضل إضاءة محمود علاء وذلك عن مشاركتهما في عرض «أرنوب وتعلوب«، وحصل أحمد أكرم على جائزة أفضل استعراضات، وذهبت جائزة أفضل موسيقى وألحان إلى سيد رمضان وذلك عن مشاركتهما أيضا في عرض «أرنوب وتعلوب»

فيها حصلت على جائزة أفضل ماكياج داليا عبده عن مشاركتها في عرض «ملك الغابة وبيت الفيل» للهيئة العامة لقصور الثقافة لفرقة نادى مسرح الطفل بقصر ثقافة السادات محافظة المنوفية.

#### جوائز التمثيل

تمثيل شباب/ رجال فاز بالمركز الأول حمزة عمرو عن دوره في «أرنوب وتعلوب»، وحصل على المركز الثاني زياد محمود عن دوره في «أرنوب وتعلوب»، فيما حصل على المركز الثالث محمد صلاح عن دوره في «ملك الغابة وبيت الفيل» وعن جوائز ومراكز التمثيل للنساء/ بنات، حصلت على المركز الأول لانا الشربيني، وحصلت على المركز الثاني قسمت مؤمن وذلك عن دوريهما في عرض «أرنوب وتعلوب»، وحصلت على المركز الثالث ريتاج عمرو عن دورها في عرض «ملك الغابة وبيت الفيل» للهيئة العامة لقصور الثقافة لفرقة نادي مسرح الطفل بقصر ثقافة السادات محافظة المنوفية

#### جوائز الإخراج والعروض

حصل على المركز الأول لجائزة أفضل مخرج أحمد أكرم عن عرض «أرنوب وتعلوب«، والمركز الثاني عن أميرة خاطر عن «ملك الغابة وبيت الفيل».

وعن جائزة أفضل عرض حصل على المركز الأول «أرنوب وتعلوب» وفاز عرض بالمركز الثاني للعروض «ملك الغابة وبيت الفيل».

وحصل الطفل حمزة محمد على شهادة التميز عن دوره في عرض«ملك الغابة وبيت الفيل» إنتاج الهيئة العامة لقصور الثقافة لفرقة نادي مسرح الطفل بقصر ثقافة السادات محافظة المنوفية.

#### مسابقة العروض المسرحية لذوى الهمم

مسابقة العروض المسرحية لذوي الهمم وتشكلت لجنة التحكيم لها من الناقد والكاتب محمد عبد الوارث، الكاتب الصحفى جمال عبد الناصر والفنان اليمنى دكتور

وعن مسابقة ذوي الهمم، حصد عرض »كلنا واحد» جائزة أفضل عرض أول، وحصل على المركز الثاني لأفضل عرض» نور في الظلام»، فيما حصل على المركز الثالث

للعروض»فرحة من إنتاج أكاديمية الفنون.

حصل على جائزة أفضل ممثل عمر أحمد عن دوره في عرض «كلنا واحد»، بينما حصل على المركز الثاني لأفضل ممثلعبد الله محمد، وحصلت نيرة عصام على جائزة أفضل

وفي جوائز الإخراج، ذهب المركز الأول لأفضل مخرج إلى داليا رمضان، واالمركز الثاني إلى رضوى رشاد، ووحصل على المركز الثالث في الإخراج تامر فؤاد.

وفازت هجرة الصاوى بجائزة أفضل نص عن عرض »فرحة.. نفسنا مزيكا»، وحصلت أميرة عادل على جائزة أفضل ديكور.

#### مسابقة العروض الموجهة للطفل

وعن مسابقة العروض الموجهة للطفل، والتي تشكلت لجنة تحكيمها من الفنان الإمارق عبد الله راشد، دكتور وليد شوشة،الكاتب والناقد ابراهيم الحسيني، والفنانة عائشة الكندري جاءت نتيجة المسابقة كالتالي:

#### جوائز التمثيل رجال/ ونساء

في جوائز التمثيل، فاز سمير عوض بالمركز الأول عن دوره في «الجني» في عـرض«أمـيرات ديــزني»، وحصل على المركز الشاني سمير مرميش من الجزائر عن دوره في عرض «الفأر الخياط»، وحصل على المركز الثالث معاذ تامر عن دوره في «أجمل أصحاب». أما جوائز تمثيل النساء، فحصلت همس تامر على المركز الأول عن دور الملكة في «أجمل أصحاب»، وحصلت ريم طارق على المركز الثاني عن دور ذات في »ذات والرداء الأحمر»، وحصلت فريال شوقي من الجزائر على المركز الثالث عن دور»قطوطة» في الفأر الخياط» من الجزائر. وجائزة أفضل نص حصل عليها وليد كمال عن عرض «ذات.. والرداء الأحمر» من إنتاج فرقة مسرح العرائس بالقاهرة، والتابعة للبيت الفنى للمسرح بوزارة الثقافة

وحصل على جائزة أفضل ديكور مهندس الديكور والفنان شادي قطامش عن مشاركته في عرض «أجمل أصحاب، وعن جائزة لجنة التحكيم الخاصة ذهبت لأفضل أداء جماعى لمجموعة الممثلين عرض «أجمل أصحاب» أيضًا.

#### جوائز الإخراج والعروض

وفي جوائز الإخراج حصل على المركز الأول محمد الدسوقى عن «أجمل أصحاب»، وحصلت على المركز الثاني المخرجة نادية الشويخ «ذات.. والرداء الأحمر»، وحصل على المركز الثالث لأفضل مخرج الفنان محمد شاكر عن عرض «أميرات ديزني».

حصل عرض «ذات والرداء الأحمر» على المركز الأول لأفضل عرض، وحصل عرض «أميرات ديزني»على المركز الثاني، فيما حصل عرض «أجمل أصحاب» على المركز الثالث.

وفاز بجائزة أفضل نص لوليد كمال عن عرض «ذات والرداء الأحمر»، وجائزة أفضل ديكور ذهبت لشادى قطامش عن عرض «أجمل أصحاب»، بينما منحت لجنة التحكيم الخاصة جائزتها لأفضل أداء جماعي من مجموعة



ممثلين في عرض «أجمل أصحاب».

وحصل «أنا والكشاف» أيضًا على جائزة لجنة التحكيم الخاصة، فيما حصل على شهادة التميز ساجد عماد عن مشاركته في عرض«أجمل أصحاب».

#### مسابقة الإلقاء

أما مسابقة الإلقاء والتي تشكلت من الإعلامي عبدالحميد السيد، ودكتور هاني كمال، والناقد ناصر العزبي.

وتقدم للمسابقة عشرة متسابقين ومنهم علي أحمد عبد الله، رحمة بلال أحمد، سما محمد عبد الرحمن، سهير محمد عبد الرحمن، سما محم جمعة

وفي الجوائز حصلت على المر كز الأول الطفلة فيروز طارق عبد الرحيم عن قصيدة «اسمى زهرة» للشاعر الراحل صلاح جلال، وحصلت على المركز الثاني الطالبة ريتاج محمد عبد النبي، والمركز الثاني «مكرر» زينة مصطفى درویش، وحصلت على المر كز الثالث تسنيم رضا، المر كز الثالث «مكرر» سلمى محمد جمعة.

#### جائزة المخرج الكبير عصام السيد للأداء الصوتي

وفي مسابقة فن الدوبلاج «جائزة المخرج الكبير عصام السيد للأداء الصوت»، تشكلت لجنة التحكيم أستاذ دكتور

رانيا يحيى من مصر، والفنانة والاذاعية خليدة شيباني من تونس والفنانة دلال فياض من الأردن

6

في جوائز المسابقة للكبار حصل على المركز الأول لؤى جمعة، وحصل على المركز الثاني وليد العشري، وحصلت على المركز الثالث نيرة سعيد أحمد.

وفي جوائز المسابقة للصغار حصلت على المركز الأول هايدي محمد سيد، وحصلت على المركز الثاني رودينا تامر يحبى، وحصلت على المركز الثالث فبروز طارق عبد الرحيم.

#### مسابقة الاستعراض

وتشكلت لجنة التحكيم، لمسابقة الاستعراضات دكتور محمود صلاح، المخرج والفنان محمد صابر، الأستاذ أحمد سمير، وجاءت نتيجة مسابقة الاستعراض: مرحلة رياض الأطفال

أفضل عرض مركز اول مناصفة بين استعراضي «الذوق العالى » و waka waka))

#### المرحلة الإبتدائية

في جوائز العروض حصل على المركز الأول «جرس الفسحة» المركز الثاني «بدنا نولع الجو» وحصل على المركز الثالث أوبريت «الليلة الكبيرة» أفضل مؤدي مالك غنيمي عن





أوبريت «الليلة الكبيرة»، أفضل مؤدية زينه هاني «جرس

#### المرحلة الإعدادية:

العروض: مركز الأول «شمندورة» المركز الثاني «بنت مصرية» مركز ثالث «حـلاوة شمسنا» أفضل مؤدية مناصفة بين هنا محمد رمضان «بنت مصرية» فاطمة أيمن

#### المرحلة الثانوية

في المرحلة الثانوية حصل على جائزة أفضل استعراض متكامل «السيناوى» لفريق مدرسة الفنون التكنولوجيا، وذهبت جائزة لجنة التحكيم الخاصة لاستعراض «الحلم» لمنارة هيليوبوليس.

#### العروض

حصل على المركز الأول استعراض «الإسكندراني»، وحصل على المركز الثاني استعراض «سوق بينا يا اسطى»

حصل على جائزة أفضل مؤدى في المرحلة الثانوية أحمد وسام عن مشاركته في استعراض«السيناوي»، وجائزة أفضل مؤدية جاءت مناصفة لوجي إبراهيم من استعراض «الحلم»، ضحى محروس «الإسكندراني» لمدرسة

التكنولوجيا أفضل مصمم في الاستعراضات

حصلت على المركز الأول لأفضل مصمم استعراض إنجي أحمد، فيما حصل على المركز الثاني الفنان أسامة مهنا،

#### مسابقة النصوص المسرحية

وحصلت على المركز الثالث ريهام محمود عبد الفتاح.

مسابقة النصوص المسرحية والتي تشكلت لجنتها من الكاتبة دكتور صفاء البيلي من مصر، الكاتب فهد ردة الحارثي من المملكة العربية السعودية، والكاتب والمخرج الفلسطيني غنام غنام.

فازت بالمركز الأول شكران حسين عن مسرحيتها «حكاية ملك الغابة»، وفازت بالمركز الثاني للنصوص من لأطفال كاريان بهاء أحمد عن النص المسرحي «المدينة التي نسيت النظافة»، وفاز بالمركز الثالث على أحمد عبد الله عن مسرحية «الشحن ١٪»

وفي التأليف للكبار فازت بالمركز الأول سحر الشامي، المركز الثالث إبراهيم عبدالله . وحصل الكاتب والمؤلف عمر توفيق على الجائزة التقديرية عن النص المسرحي «حورس يأتى بالشمس».

#### مكرمو الدورة الثالثة



كرم المهرجان في دورته الثالثة في حفل الافتتاح الفنان الكبير عبدالرحمن أبوزهرة، والفنان القدير ياسر صادق، الفنان القدير سامي مغاوري الفنان والمخرج مازن الغرباوي، الفنانة نورهان شعيب والفنان الإماراق عبد الله مسعود، وإبراهيم اليماني مدرس المسرح بالتربية والتعليم، ولفنان شيخ المصورين عيد خليل والنجم إيهاب فهمي صاحب اسم الدورة الثالثة للمهرجان.

وفي حفل الختام كرم المهرجان الفنان إبراهيم الفرن، والسينوغراف وليد توفيق، والفنان محسن رزق.

#### تكريم خاص للملك لير «يحيى الفخراني»

وضمن فعاليات المهرجان في دورته الثالثة أقام حفل تكريم للفنان والنجم يحيي الفخراني، في المسرح القومي، عقب إحدى ليالي العرض المميز «الملك لير» والذي يعرض حاليًا على خشبة المسرح القومي بنجاح كبير.

#### ورش المهرجان

وأقام المهرجان ورشًا فنية وهي: «كيف نحكي قصة لأطفالنا» دكتورعلى خليفة، «ماستر كلاس» للفنان والمخرج مازن الغرباوي، وورشة «الكولاج» دكتورعائشة الكندري من الكويت، «إعادة التدوير وصناعة الدمي» للفنان اليمنى صدام العدلة، وقدم ورشة إضافية للأطفال من سن ۱۰ إلى ۱۳ حول «أساسيات تحريك العرائس وبناء الشخصية عبر الحركة والصوت»

وورشة «التمثيل.. من الحكاية إلى المسرحية» للأطفال والنشء للفنان الإماراتي عبد الله مسعود، وورشة الإخراج المسرحى بعنوان (كيف تصبح مخرجًا بالتطبيق) قدمها المخرج السعيد منسي، وورشة «الدراما من اللعب إلى العرض» للدكتور داليا همام، وقدمتها للأطفال والنشء والشباب والكبار.

وشهد المهرجان أيضًا مسابقة المبدع الصغير للرسم اليومى للأطفال من ٧ إلى ١٨ سنة، حيث يرسم الطفل كل ما يلفت نظرهم اثناء الدورة الثالثة للمهرجان ويتم التحكيم بها يوميًا خلال أيام المهرجان.

#### مهرجان القاهرة الدولى للطفل العربي

الدورة الثالثة من مهرجان القاهرة الدولي للطفل العربي تحمل اسم الفنان إيهاب فهمي، أقيم في الفترة من ١٠ إلى ١٤ نوفمبر ٢٠٢٥، برئاسة الدكتورة داليا همام، والرئيس الشرفي للمهرجان الدكتورة غادة جبارة، رئيس أكاديمية الفنون، وتتشكل اللجنة العليا بعضوية دكتور امل جمال سليهان. أستاذ دكتور أين الشيوى أستاذ دكتور وليد شوشة، الفنانة القديرة عزة لبيب، الفنانة الليبية خدوجة صبري، الكاتب والمؤلف والناقد إبراهيم الحسيني، الفنان الإماراتي عبد الله راشد.

ويقام المهرجان تحت رعاية جمعية الفن والثقافة بتاح، ودعم من وزارة الثقافة المصرية وأكاديمية الفنون ونقابة

العدد 951 🗜 17 نوفمبر 2025



## «تفاعل الطفل مع الفنون»..

### دور التراث والتكنولوجيا في بناء وعي الطفل بمهرجان القاهرة للطفل العربي



أقام مهرجان القاهرة الدولى للطفل العربي بدورته الثالثة، برئاسة الدكتورة داليا همام ندوة بعنوان " تفاعل الطفل مع الفنون" أدار الندوة الدكتورة أميرة الشوادفي، ومشاركة كل من الدكتور مسعود شومان، الدكتور على الجنفدي من اليمن، والدكتور أسامة محمد على، والمخرجة نادية الشويخ. في البداية تحدثت الدكتورة أميرة الشوادفي، قائلة: مسرح الطفل هو وسيلة تربوية وترفيهية تسهم في تنمية خيال الطفل وقدرته على التعبير والفهم، من خلال العروض المسرحية، يتعلم الطفل القيم الإنسانية مثل التعاون والصدق والشجاعة كما ينمى حسه الفنى ويكتسب الثقة بالنفس مما يجعله أداة فعالة في بناء شخصية متوازنة ومبدعة، ويعد مسرح الطفل جسرًا بين التعليم والمتعة، فهو يقدم المعرفة تزرع في الطفل حب التعليم. كما يساعده على فهم العالم من حوله بطريقة بسيطة، ويعزز قدرته على التواصل، وينمى خيالة ويجعله أكثر وعيًا بنفسه وبالآخرين في المجتمع.

ومن جانبه قال الدكتور/ مسعود شومان: أتمنى أن يتسع المهرجان في دوراته القادمة ويحقق نجاحًا أكبر، خاصة في جانبه العلمي، لأنه غالبًا لا يمنح الاهتمام الكافي رغم أننا ننطلق من أسس علمية راسخة، موضوع بحثى يدور حول قضية شديدة الأهمية تتعلق بكيفية قراءة صورة "الطفلة- البنت" في التراث الشعبي، وقد جمعت موسوعة عن أغنيات الطفل الشعبية ضمن "الموسوعة المصرية" من أكثر من ٢٠ محافظة من خلال جمع ميداني بلغ ٦٢٠ أغنية، سواء كانت أغنيات قيلت للطفل أو غناها الطفل بنفسه،

وسنتناول في هذا السياق نقطة دقيقة جدًا، إذ يشع حاليا رأى بأن التراث الشعبى كان يحتكر الإنثى، لكن الحقيقة أنه كان يكن لها احترامًا كبيرًا ويعلى من مكانتها.

وتحدث الدكتور أسامة محمد على، قائلًا: الكلمة هى البداية دائمًا، فهى مصدر الإلهام ومحرك الخيال عندما أقرأ، لا استخدم عينى الخارجية فحسب، بل أرى بعينى الداخلية التى تبصر المعنى وتتجاوز الحروف التكنولوجيا، شأنها شأن أى اختراع بشرى وسيلة يمكن أن نحلق بها نحو الخير أو ننزلق بها إلى الشر، فهى في جوهرهًا أداة في يد الإنسان.

وتابع علي: قضيتنا هي الطفل، لكن الطفل لم يخلق فجأة، بل هو إنسانفس مرحلة عمرية محددة يسعى بطبيعته إلى التطور والنمو المستدام والإنسانية فالإنسان البدائي اكتسب مهارته من بيئته وجغرافيته، وكانت تحركه رغباته البيولوجية، ثم بدأ التعبير عن ذاته بأولي أشكال الكتابة، تلك الرسوم المنقوشة على الجدران التي حفظت ذاكرة الوعي الإنساني الأول، التكنولوجيا اليوم ليست إلا امتدادًا لتلك الرسوم الأولى، فهدفها إيصال فكرة ورسالة تُعزز الأثر المعرفي وتنمى الوعي غير أن دخولنا إلى عالمها لا يجب أن يكون عشوائيًا بل قامًا على معرفة حقيقية عميقة لأن المعرفة هي الأساس الذي يضمن أن نستخدم التكنولوجيا في خدمة الإنسان، لا أن نصبح نحن خدمًا لها.

ومن جانبه قال الدكتور على الجنفدى من اليمن: المهرجان موجه للطفل وموجه للمهتمين بالطفل وصناع الطفل، والطفل هو مرآة الغد، فحين نهتم بعقله ووجدانه نصنع أمة تعرف طريقها نحو النور، الطفل العربي على طاقة

خلاقة وذكاء فطرى يحتاج فقط إلى من يمنحه الثقة والفرصة ليعبر ويبتكر حين رأيت الأطفال الذين شاركوا في الفتتاح المتحف المصرى الكبير، أدركت أن في وجوهم بريق الحضارة ذاتها، وأنهم الامتداد الحقيقى لملوك وأبطال تركوًا للعالم أعظم تراث، هؤلاء الصغار لم يكونوا مجرد مؤدين في احتفال عالمي، بل كانوا رمزًا لنهضة جديدة تبدأ من وعي الطفل، وتنضج حين نهنحه مكانه الطبيعي في صناعة المستقبل

وأكدت المخرجة نادية الشويخ، قائلة: عندما طلب منى دكتور أسامة أن أقدم عرضًا للأطفال، شعرت بالخوف الشديد، لأنى أم ولـدى أطفال، وكنت قلقة من كيفية مخاطبة عقولهم وفهم طريقة تفكيرهم كان لدى حلم من زمن بأن أوصل للأطفال معلومات بطريقة يحبونها ويستمتعون بها. اكتشفت أن الهاتف المحمول واللاب توب هما أكثر الأشياء التى تتحكم فى تفكيرهم، وأنه من خلالهما أستطيع أن أوضح لهم ما هو صواب وما هو خطأ.

وتابعت: اخترت الابتعاد عن الـتراث التقليدى؛ لأنهم لن يتمكنوا من استيعابه بسهولة وركزت على توصيل الفكرة بأننى لا أعارض التكنولوجيا، لكن ليس كل شيء فيها صحيح الأهم هو وجود لغة حوار بيننا وبينهم وفكرة الترابط الأسرى لها أهمية كبيرة، من هذا المنطلق جاءت فكرة عرض ذات الرادء الأحمر، الذى يجمع بين المتعة والتعليم ويعزز التواصل مع الطفل بطريقة تناسبه.

تغريد حسن



### «حكايات من خط الكنال»..

### قراءة في ذاكرة المقاومة وتراث مدن القناة



تحت رعاية الدكتور أحمد فؤاد هنو، وزير الثقافة، والدكتور أشرف العزازي الأمين العام للمجلس الأعلى للثقافة، وفي إطار اهتمام وزارة الثقافة بإحياء الذاكرة الوطنية وتوثيق بطولات الشعب المصرى، نظمت الإدارة المركزية للشئون الأدبية والمسابقات برئاسة الدكتورة إمان نجم، ندوة بعنوان «قراءة في مسرحيات من خط الكنال»، تأليف الدكتور مجدى مرعى، الحاصل على منحة التفرغ من وزارة الثقافة، تناولت الندوة المجموعة المسرحية التي تسلط الضوء على تاريخ مدن القناة وتراثها الغنى والممتد، باعتبارها جزءًا أصيلًا من تاريخ مصر الوطني، حيث عكست الأعمال المسرحية بطولات أبناء القناة ونضالهم ضد الاحتلال الإنجليزي والعدو الصهيوني، كما أبرزت التراث الشعبى المحلى المتجسد في فن السمسمية ودوره في التعبير عن روح المقاومة والكفاح الشعبى أدار الندوة الكاتب أحمد عبدالعليم وتحدث بها كل من الكاتب والمؤرخ محمد الشافعي الناقد والصحفى أحمد صلاح هاشم، الكاتب أحمد زحام، والناقد د. جمال الفيشاوي.

«على خط الكنال» أداة فاعلة في تعريف النشء بجذورهم تحدّث الكاتب الأستاذ أحمد عبد العليم في مستهل كلمته عن الأهمية البالغة لهذا النوع من المسرحيات التي تستلهم التاريخ الوطنى، معتبراً أنها أداة فاعلة في تعريف النشء بجذورهم، وربطهم بقصص البطولة والصمود التي صنعت هوية الوطن، ما يعمّق شعور الانتماء لدى الأجيال الجديدة ويجعلهم أكثر وعيًا بقيمة ما ورثوه من تضحيات. كما نوّه بدور إدارة التفرغ وما تقدمه من دعم حقيقى للمبدعين، مؤكدًا أن إتاحة أعمالهم للجمهور عبر الندوات والفعاليات الثقافية هو خطوة أساسية لصون الإبداع المصرى وإبراز منجزاته. وأشار إلى أن هذه اللقاءات لا تُعد مجرد عروض فنية، بل فضاءات حيّة للحوار وتبادل الرؤى. وفي ختام كلمته، وجّه عبدالعليم ترحيبًا حارًا بالمنصة والحضور، مقدّرًا مشاركتهم ودورهم في إنجاح مثل هذه الفعاليات التي ترتقى بالوعى الثقافي وتنعش الحياة المسرحية المصرية.

استلهام البطولات الوطنية أمر محمود وضرورى لتوعية الأجيال الجديدة

قال المؤرخ والكاتب محمد الشافعي خلال مناقشة كتاب «مسرحيات من خط الكنال» للكاتب والمخرج مجدى مرعى، إن الكتاب يضم ست مسرحيات موجهة للناشئة، مكتوبة بأسلوب سهل وبسيط، وقد حرص فيها المؤلف على استلهام بعض البطولات التي شهدتها منطقة قناة السويس منذ حركة الفدائيين قبل ثورة يوليو ١٩٥٢ حتى انتصار أكتوبر. وأوضح أنه شارك في مناقشة الكتاب بصفته مؤرخًا أصدر أكثر من عشرة كتب حول بطولات منطقة القناة محافظاتها الثلاث.

وأوضح الشافعي أن مجدى مرعى انطلق في كتابه من عام ١٩٥١، وهو عام زاخر بالبطولات ضد الاحتلال البريطاني، خاصة بعد إلغاء معاهدة ١٩٣٦، حيث شهدت مدن القناة انفجارًا في الأحداث، بدءًا من مظاهرات طلاب المدارس في الإسماعيلية يوم ١٦ أكتوبر، وتتابعت المواجهات حتى حدثت المواجهة الكبرى بين قوات الشرطة والاحتلال يوم ٢٥ يناير ١٩٥٢. وخلال العام نفسه، نسف الاحتلال منطقة كفر عبده بالسويس بحجة اختباء الفدائيين بداخلها.

وأضاف أن بساطة وسلاسة المسرحيات لم تمنع من وجود نقص في عرض العديد من الأحداث التاريخية التي تنتمي للفترة نفسها، كما طغت بعض المقدمات الطويلة على جوهر البطولة في بعض النصوص، مثل مسرحية «صندوق جدى» التي تتناول بطولات الصاعقة المصرية في التصدى لقوات العدو الصهيوني على مشارف الإسماعيلية بعد ثغرة الدفرسوار، وهي بطولات ما تزال دبابات العدو المدمرة شاهدة عليها في منطقة أبو عطوة، لكنها لم تظهر في المسرحية.

وأكد الشافعى أن استلهام البطولات الوطنية أمر محمود وضرورى لتوعية الأجيال الجديدة، مشيرًا إلى أن بطولات القناة تمثل منجمًا غنيًا مكن أن يخرج منه آلاف المسرحيات والقصص والروايات. واعتبر أن مجدى مرعى وضع يده على كنز حقيقي، متمنيًا أن تتضمن الأعهال المقبلة قدرًا أكبر من الاقــتراب من هذه البطولات، سـواء عبر هوامش داخل الكتاب أو بإضافة أسطر مختصرة خلف كل مسرحية

لتعريف القراء بالبطولة الحقيقية التي استلهمها الكاتب.

9

حضور روح السخرية اللطيفة

قال الكاتب أحمد صلاح هاشم، إن مشروع مسرحيات على خط القنال يعيد الثقافة إلى موضعها الطبيعي، عبر تقديم القيم للصغار واستحضار وقائع عام ١٩٥١ بوصفها الشرارة الأولى لثورة يجهلها الجيل الجديد، وتعريفهم بما خفى من تاريخ ما بعد النكسة والهزية. وأوضح أن تهميش هذا الجيل ومعاملته كأعشاب بلا جذور عثل محاولة للقضاء عليه، بينها تكمن قوة مصر الناعمة في تذكيرهم بمسئولياتهم.

وأشار إلى أن إهداء الكاتب لحفيديه جاء متوافقًا مع طبيعة العمل، وأنه يفرق بين الشكر والإهداء بتخصيصه للأستاذ الدكتور أشرف قادوس، لافتًا إلى دلالات الأسماء في المسرحيات با تحمله من رموز، كما ركز على فهم مرعى لطبيعة المسرح وأدواته ودلالات المنظر المرئي، وعلى قدرته في تقديم البيئة الساحلية التي يعرفها، مع حضور الغناء والسمسمية وتوظيف المسرحية داخل المسرحية كما في لعب بجد وأوتوبيس على

وأكد هاشم تميز البناء الدرامي لدى مرعى من خلال المشاهد الاسكتشية والحكايات الرمزية، وتوظيف الحكى بدلًا من المشهد المباشر، وإظهار نضج الحوار في مواضع عديدة. وتوقف عند الإشارات الذكية لغياب قيم الاستعمار، وتوزيع الأصوات في حوارات تتخذ طابعًا شعريًا، واستخدام مسمّى «لوحات» للفصول بوصفه عودة لجذور المسرح.

وأشار إلى تنوع الشخصيات وتفاوت توجهاتها، وحضور روح السخرية اللطيفة، إضافة إلى تطور الشخصيات مثل تحوّل عبد الفتاح لمناضل وتغير جاك الشرير، مؤكدًا نضج أعمال مثل «صندوق جدي» و»مريم»، وما تقدمه المسرحيات من معلومات دقيقة عن وقائع تاريخية، وتنوع اللهجات من الفصحى إلى البحرية والإنجليزية والعامية والبدوية.

وختم بالتأكيد على الحاجة إلى تجاوز الأسلوب البسيط الموجَّه للأطفال، وتقديم قيمة إضافية في طبعة جديدة تراعى ما تعلمه الجيل الجديد، مع الحفاظ على منطقية الحكي التي

تهيز بها عدد من مشاهد العمل.

«الراعى الصغير» ذات فكرة وطنية مؤثرة» ومشوار الألف ميل « رؤية فكرية تعتبر المقاومة واجبًا وجوديًا»

قدّم الكاتب أحمد زحام قراءة نقدية لمسرحيتي «مشوار الألف ميل» و«الراعى الصغير»، موضحًا في الأولى أن العنوان يحمل دلالـة مباشرة على مشوار النضال ويُعد مفتاحًا أيديولوجيًا يكشف موقف المؤلف من الحدث التاريخي، وأن البناء الفنى يقوم على صراع خارجى بين الفدائيين والاحتلال البريطاني وصراع داخلى بين أفراد الجيل ذاته حول جدوى المقاومة، مع تصاعد درامي متدرج يعتمد على بيئة قرية صيادين تعكس الهامش الشعبى وتؤكد أن المقاومة تنبع من البسطاء. وبين دلالات الشخصيات الرمزية مثل بسطان الذي عثل الضمير الجمعى، ومنصور رمز جيل المقاومة، وعبد الفتاح صوت الانهزام، وبهية صورة الوطن الجريح، والفدائي رمز التضحية، مشيرًا إلى لغة تجمع بين الفصحى البسيطة والعامية، ورؤية فكرية تعتبر المقاومة واجبًا وجوديًا، مع توظيف رموز بصرية وسمعية مثل البحر والشبكة والمنديل، وتقييم يرى أن الفكرة قوية والبناء متماسك والشخصيات واقعية ورمزية، مع حاجة اللغة إلى ضبط إيقاع الخطابية.

وفي «الراعى الصغير» اعتبر زحام أن المسرحية ذات فكرة وطنية مؤثرة، تقوم على توظيف طفل مثل صالح كعميل استخباراتي داخل معسكر العدو، مما يصنع توترًا إنسانيًا وأخلاقيًا قويًا ويخلق مزيجًا دراميًا ناجحًا بين البراءة والوطنية، مع وجود خامات جيدة في شخصيات كيلاني والشيخ عطية وخلفية سيناء، لكنها تحتاج ضبطا دراميًا وروائيًا. وأشار إلى قوة الفكرة المركزية والعمق العاطفى واستخدام البيئة الصحراوية ولغتها المحلية، مقابل وجود تكرار في بعض المشاهد وضعف في الذروة والنهاية، واقترح إحكام البناء وتحديد هدف لكل مشهد، وإضافة ذروة واضحة تحمل همنًا، وتطوير الشخصيات بإبراز صراعاتها الداخلية وتثبيت اللهجة وتقليل الإطالة. كما أوصى بتوضيح السياق التاريخي وإضافة مشهد يرفع التوتر الأخير، واستخدام إضاءة وموسيقى ودعائم تخدم الجو المسرحي، معتبراً أن المسرحية خامة وطنية عاطفية يمكن أن تتحول، بعد هذه التعديلات، إلى عمل مسرحى أكثر قوة وتأثيراً.

«التاريخ حين يصبح مسرحًا حيًّا»

توقف الناقد الدكتور جمال الفيشاوى عند الجانب الجمالى فى كتاب «مسرحيات من خط الكنال», موضحًا أن الكاتب نجح فى خلق حالة من التناص الفنى بين النص المسرحى واللوحة البصرية، بحيث يتحول النص إلى مساحة تتجاور فيها الفكرة والصورة فى بناء واحد. وأكد الفيشاوى أن المبدع الحقيقى لا يقف عند حدود توثيق الحدث التاريخى، بل يعيد تشكيله وصياغته فنيًا ليصبح حياة تُستعاد على خشبة المسرح.

وأشار إلى أنه عند قراءته للمسرحيات وجد أن للكاتب الحق المشروع في معالجة المسرحيات الست ككتلة واحدة، لأن جميعها تنطلق من حالة درامية موحدة تتمحور حول الواقع المصرى في مواجهة الاحتلالين الإنجليزى والصهيوني. فخط القنال قبل ثورة يوليو عاش سنوات قاسية من الوجود البريطاني، وبرزت حينها ملاحم المقاومة، وصولًا إلى الأحداث الشهيرة في السادس والعشرين من يناير ١٩٥٢ وصمود الشرطة في الإسماعيلية.

وأضاف الفيشاوى أن الكتاب يرسم خطًا زمنيًا دقيقًا يبدأ من عام ١٩٦٧، مرورًا بحرب الاستنزاف، ثم مرحلة "لا سلم ولا حرب"، وصولًا إلى أحداث عام ١٩٧٣، متناولًا هذه المراحل

داخل اطار المسجهات الست التي رأي أنما متصلة ومتشادكة

داخل إطار المسرحيات الست التى رأى أنها متصلة ومتشابكة في بنيتها ورؤيتها. وأكد أن هذا الارتباط عنح العمل كله وحدة فكرية وجمالية تجعل من المسرحيات ست لوحات تتمى لروح واحدة، تجمع بين الذاكرة الوطنية والتعبير الفنى.

روح المقاومة في أدب الطفل

أشارت الكاتبة رجاء محمود إلى أن حديث اليوم يأتى عن مؤلًف جديد للكاتب والناقد والمخرج المسرحى مجدى مرعى بعنوان «حكايات من خط الكنال». وأوضحت أنه كاتبٌ عاش الحياة المسرحية بالإسماعيلية قرابة الأربعين عامًا، عمل خلالها موجّهًا عامًا للتربية المسرحية ومخرجًا للثقافة الجماهيرية لمسرح الطفل، وحصل على جوائز عديدة في التأليف والإخراج، وقدم مؤلفات متعددة، منها «زيارة لمدينة الأحلام»، «عرائس قماش» وحيوانات ولكن و«حكاوى السمسمية»، إلى جانب أعماله الموجهة لذوى الاحتياجات الخاصة مثل «احلم يا جحاوخليك مكاني».

وأكدت أن المجموعة التى يقدمها اليوم تضم أجمل الحكايات البطولية التى سطرها التاريخ؛ بعضها حقيقى وقع بالفعل، وبعضها من نسج الخيال، وقد استخلص المؤلف الكثير منها من عمق منطقة القنال التى كانت تعج بالأحداث الوطنية الكبرى، كاشفة عن معدن الشعب المصرى الأصيل عند تعرض الوطن للخطر. وشددت على أن مثل هذه النصوص تُعد قدوة لأبنائنا وتنمّى فيهم حب الوطن والانتماء.

وأوضحت أن عنوان المجموعة «حكايات من خط الكنال» جاء موفقًا جدًا، لما تحمله المنطقة من أحداث مشوقة، وأن استخدام كلمة «الكنال» بالكاف جاء كما ينطقها عامة الشعب، وكأن المؤلف يقول إن هذه الحكايات «من الشعب وللشعب». كما أشارت إلى أن اللغة جاءت سلسة وبسيطة ومعبرة ومتنوعة اللهجات بين الفلاحى والبدوى، مما منح النصوص ثراءً وحقّق عنصر الإبهار الأساسى في مسرح الطفل. كما أشارت إلى مسرحية «الراعى الصغير» بوصفها قصة حقيقية للطفل البدوى صالح عطية، الذى قام بعمل بطولى بزرع أكثر من ٥٥ جهاز تصنت داخل المعسكرات الإسرائيلية، ليصبح أصغر جاسوس مصرى ضد إسرائيل ويكرمه الرئيس السادات لشجاعته. واعتبرت هذا النموذج من أهم النماذج التى يجب تقديهها للأطفال.

وتوقفت كذلك عند مسرحية «مريم»، مؤكدة أنها قدّمت زاوية مختلفة لفكرة الحرب، إذ تحدّثت عن الطرف الآخر: المستعمر، عن نفسية الجندى الذي قد يأتي للحرب مكرهًا.

ويبرز هذا من خلال شخصية مارك الجندى الإنجليزى الذى أنقذ الطفلة مريم بعد اختطافها للضغط على راجيا للإدلاء بمعلومات عن الفدائى منير شاكر، مشيدة بالحوار الذى جمع راجيا المسيحية والجندى المسيحى وما عكسه من مواجهة بين صاحب الأرض والمستعمر الغاصب وفى ختام مداخلتها، أكدت رجاء محمود تقديرها للمؤلف مجدى مرعى وللمجموعة القيمة التى أثرت الحركة المسرحية بنماذج وطنية مؤثرة، وحققت الهدف الأسمى لمسرح الطفل: تنمية الشخصية المصرية الوطنية القادرة على صنع المعجزات.

المسرح بوابة الوعى الوطنى في مشروع مجدى مرعى قال الكاتب مجدى مرعى جاءت هذه المسرحيات في إطار مشروع تقدّمتُ به إلى إدارة التفرغ بهدف توثيق الأعمال الفدائية والبطولات الشعبية التي قدّمها أهل منطقة القناة، وتحويلها إلى أعمال مسرحية موجّهة للطفل وللكبار على حدّ سواء، وذلك لإذكاء الروح الوطنية، وترسيخ الهوية المصرية، وتعميق قيمة الانتماء. وقد أسفر هذا المشروع عن مسرحيات للكبار، هي: «حكاوى السمسمية» و«بلد الغريب»، وأخرى موجّهة للطفل تمثّلت في كتاب مسرحيات من خط الكنال.

أما الباعث الحقيقي وراء إصدار هذا الكتاب، فكان أن يتخذ الطفلُ المسرحَ بوابةً يتعرّف من خلالها على تاريخ منطقة القناة، التي تُعدّ مسرحًا حقيقيًا للأحداث الكبرى التي مرّت بها مصر، وكانت مركزًا لحراك وطنى امتد تأثيره إلى أرجاء البلاد كافة. كما تمنحه هذه المسرحيات فرصة التعرّف على حركات الفدائيين المصريين ضد الاحتلال الإنجليزي، وعلى المقاومة الشعبية للعدو الصهيوني، وعلى التراث الشعبي المحلى المتمثل في فن السمسمية وارتباطه بروح الكفاح خوعن اختيار عنوان المسرحية الأولى «مشوار الألف ميل»، فقد جاء ارتباطًا برحيل البطل الذي يُمثّل نقطة الانطلاق؛ فهو المشوار الذي برحيل البطل الذي يُمثّل نقطة الانطلاق؛ فهو المشوار الذي يبدأ بخطوة واحدة. كما استخدمتُ لفظة «لوحات» بدلًا من «مشاهد»، إذ لا فرق كبير بينهما، فكلتاهما تعتمد على البناء البصري وتشكيل الصورة المسرحية.

وفى الختام، آمل أن يتجدد لى امتداد لسنوات أخرى من التفرغ، إذ إن هذا المشروع لم يكتمل بعد، لما يزخر به تاريخ منطقة القناة من أحداث وطنية وأعمال بطولية قدّمها الفدائيون عبر مدن القناة وسيناء، وهى مادة ثرية تستحق المزيد من التوثيق والإبداع المسرحي.

رنا رأفت





يظلّ المسرح الجامعى واحدًا من أهم المنصّات التى تُطلق طاقات الشباب وتمنحهم مساحة للتجريب واكتشاف الذات، فهو ليس مجرد نشاط فنى داخل الحرم الجامعى، بل فضاء تربوى وثقافى يُسهم فى تشكيل الوعى وبناء الشخصية، ويُعدّ بوابة أولى نحو الاحتراف لدى كثير من المبدعين. ورغم ما يمتلكه هذا المسرح من تاريخ لامع وتجارب مؤثرة فى تشكيل مشهد المسرح المصرى، فإن واقعه اليوم يكشف عن أزمة صامتة تتراكم بمرور الوقت: نقص فى الدعم، وغياب فى التخطيط، وضعف فى الإمكانات، إضافة إلى تراجع اهتمام بعض الجامعات بالنشاط الفنى مقارنة بسنوات مضت.

وفى الوقت الذى يواصل فيه الطلاب تقديم عروضهم بحماس لافت، تصطدم أحلامهم بسلسلة من العقبات الق تحول دون اكتمال المشروع المسرحى داخل الجامعة؛ بدءًا من تأخر الميزانيات، مرورًا بفقدان التدريب المتخصّص، وصولًا إلى غياب المسارح المُجهزة القي تواكب الحد الأدنى من الاحتياجات التقنية. كما تواجه التجارب الشابة صعوبة فى إيجاد منظومة واضحة تُنظّم العمل، وتضمن استمرارية الفِرَق، وتبنى جسور تواصل بين الإدارات الجامعية وصنّاع المسرح. من هنا يأتى هذا التحقيق ليفتح ملف احتياجات المسرح الجامعى بعيون من يعيشون التجربة يوميًا: الأساتذة، والطلاب أنفسهم. نسعى عبر شهاداتهم إلى رسم صورة واقعية لما ينقص هذا المسرح ليستعيد مكانته، وإلى استكشاف ما إذا كان يمكن لهذا النشاط أن يتحول من مبادرات فردية متقطعة إلى مشروع ثقافى متكامل قادر على التأثير في المجتمع الجامعي وخارجه.

سامية سيد



#### د. محمد عبدالمنعم: المسرح الجامعى.. مختبر الحرية وصناعة الوعى

أكد الأستاذ الدكتور محمد عبد المنعم " المخرج المسرحى وأستاذ التمثيل والإخراج بقسم المسرح – جامعة الإسكندرية" أن واقع المسرح الجامعى اليوم يكشف عن مجموعة من التحديات والاحتياجات التى تعوق أداءه لدوره التربوى والثقافي داخل الجامعة، رغم أهميته البالغة في تشكيل وعى الطالب وصقل مهاراته الإبداعية. وأوضح أن المسرح الجامعى بحاجة ماسة إلى بنية تحتية مجهزة ومساحات مخصصة للتدريب والعروض، إلى جانب كوادر فنية وإدارية متخصصة تضمن استمرارية العمل وجودته. كما يعانى من فقر في النصوص المعاصرة التى تعبر عن قضايا الطلاب وهمومهم، فضلًا عن ضعف الدعم الفنى والفكرى والتقنى الذى يُعين المبدعين الشباب على تحويل أفكارهم والتقرب مسرحية ناضجة.

وأشار إلى أن بعض إدارات الجامعات تبذل جهودًا لدعم النشاط المسرحى، غير أن هذا الدعم يظل محدودًا وموسميًا، ويفتقر إلى خطة استراتيجية طويلة المدى تُنظّم وتُقنّن عملية التطوير. لذا شدد على ضرورة إدراج المسرح ضمن السياسات التربوية والثقافية للجامعة، شأنه شأن البحث العلمى أو الأنشطة المجتمعية، مؤكدًا أن الدعم الحقيقى لا يتحقق إلا إذا تحوّل إلى رؤية تربوية مستدامة تُترجمها ميزانيات ثابتة ومراكز إنتاج جامعية نشطة.

وأضاف عبد المنعم أن طلاب الجامعات لا يجدون داهًا المساحة الكافية للتجريب والإبداع المسرحي، إذ تحد القيود التنظيمية وضعف التجهيزات من حرية التعبير الفني. ويرى أن الإبداع الحقيقي لن يتحقق إلا من خلال إتاحة مختبرات مسرحية صغيرة داخل الكليات، وإطلاق ورش تدريب منتظمة يشرف عليها فنانون محترفون تُشجع الطلاب على التجريب والتنوع في الرؤى. كما دعا إلى منح الفرق الجامعية فرصًا فعلية للعرض خارج الحرم الجامعي، لتصبح التجربة المسرحية مساحة مفتوحة لتبادل الأفكار

وأكد أهمية دمج المسرح في المناهج الدراسية كمكون تطبيقى للمقررات النظرية، وتفعيل النقد المسرحي الأكادي ليصبح جزءًا من العملية التعليمية عبر تحليل العروض ومناقشتها علميًا، بها يُنمى لدى الطلاب حسًا نقديًا ومعرفيًا يوازى مهارتهم الأدائية.

واقترح د. محمد عبد المنعم إنشاء مركز للمسرح الجامعى يتولى مهام التنسيق والإنتاج والتوثيق، بما يضمن استمرارية التجربة واحترافها، ويحوّل النشاط المسرحى من مبادرة فردية إلى منظومة تربوية وثقافية متكاملة. فالمسرح – كما يرى – هو مختبر للحرية ومجال لتربية الذائقة والوعى وتنمية التفكير النقدى، وحين تدرك الجامعات أنه ليس نشاطًا هامشيًا بل منهج حياة وتفكير، عندها فقط سيستعيد المسرح الجامعى مكانته الحقيقية كمساحة للتربية والإبداع تُخرّج أجيالًا قادرة على بناء المستقبل بعقل حر وروح مبدعة.

د. سمر سعيد: المسرح الجامعى طاقة مبدعة تحتاج إلى إيمان القيادات ودعم



#### مؤسسى حقيقى

أكدت الدكتورة سمر سعيد، عميد المعهد العالى للفنون الشعبية، أن المسرح الجامعى يمثل أحد أهم الوسائل التى تُسهم في تشكيل وعى الشباب وصقل شخصياتهم، لكنه ما زال بحاجة إلى دعم حقيقى من القيادات الجامعية، سواء من رؤساء الجامعات أو عمداء الكليات، مشددة على ضرورة إيانهم بقيمة العمل الفنى والمسرحى داخل

وأوضحت أن ضعف الاهتمام من بعض الإدارات الجامعية بالعروض والأنشطة الفنية يؤدى إلى إهدار طاقات كبيرة لدى الشباب، بينما يمكن للمسرح أن يكون وسيلة قوية لتفريغ تلك الطاقات في اتجاه إيجابي يقيهم من الانخراط في التطرف أو السلوكيات السلبية.

وأضافت أن الشباب اليوم يمتلكون قدرات إبداعية مدهشة، مدعومة بانفتاحهم على العالم من خلال التكنولوجيا ووسائل التواصل الاجتماعي، حيث باتوا



يتابعون العروض المسرحية من مختلف الدول، مما ساعد على تطوير ذائقتهم الفنية وتوسيع خيالهم المسرحى. كما أشارت إلى أن استخدام الفضاءات المسرحية المتنوعة أصبح أكثر تطورًا، ولم يعد المسرح مقصورًا على القالب الإيطالى التقليدي أو ما يُعرف بـ«مسرح العلبة»، بل ظهر مسرح الشارع والمسرح التفاعلى، حيث يجلس الجمهور أحيانًا على الخشبة مع العارضين، وهو ما يعكس روحًا جديدة للممارسة المسرحية داخل الجامعات.

وفيها يتعلق بالتحديات التى تواجه طلاب الجامعات، لفتت د. سمر إلى أن اختيار النصوص والإخراج عثلان عقبة حقيقية في الجامعات التى تفتقر إلى المتخصصين والأكادعيين في المسرح، مشيرة إلى أهمية الالتحاق بورش تدريبية لصقل المهارات الإبداعية لدى الطلاب، وتزويدهم بمعرفة حديثة حول كيفية اختيار النصوص وتوظيف عناصر العرض المسرحى بشكل مبتكر. وشددت على أن المخرج الجامعى الشاب بحاجة إلى أن يخرج من الصندوق التقليدي ويواكب التطورات المعاصرة في الإضاءة، السينوغرافيا، والتفاعل مع الجمهور.

وختمت بالتأكيد على أن الجامعات مطالبة اليوم ببناء شراكات وبروتوكولات تعاون مع مؤسسات ثقافية ومهرجانات مسرحية، وتنظيم ليالى عرض داخل الجامعة لتمكين طلابها من تقديم أعمالهم أمام زملائهم وأساتذتهم، مع دعوة الصحفيين والنقاد لمتابعتها. واعتبرت أن مثل هذه المبادرات تمنح التجربة الجامعية الاستمرارية والحيوية، وتجعل النشاط المسرحى جزءًا من الحياة اليومية داخل الحرم الجامعى، لا مجرد مشاركة موسمية في المهرجانات.

#### د. عمر فرج: المسرح الجامعى بحاجة إلى دعم مؤسسى ومعنوى يعيد له دوره الثقافي

أكد الأستاذ الدكتور عمر فرج، أستاذ الدراما والنقد المساعد ورئيس قسم المسرح والدراما بكلية الآداب - جامعة بنى سويف، أن المسرح الجامعى اليوم يفتقر إلى الكثير من



المقومات التي مُّكّنه من أداء دوره الثقافي والتربوي داخل الجامعة، مشددًا على أن الاهتمام بالنشاط الفني والمسرحي يجب أن يكون من أولويات مؤسسات التعليم العالى.

وأوضح أن العديد من الجامعات لا تولى الأنشطة الفنية الاهتمام الكافي، رغم أهميتها في بناء الوعى وتنمية شخصية الطلاب، داعيًا وزارة التعليم العالى إلى تفعيل المسابقات والمهرجانات الفنية بشكل دورى وإلزامي، حتى يستعيد المسرح الجامعي مكانته التي فقدها منذ تراجع الحركة الثقافية في الجامعات خلال ثمانينيات القرن الماضي وحتى اليوم.

وأشار د. فرج إلى أن الدعم المادى والمعنوى يمثلان جوهر المشكلة، فغالبية الكليات لا تمتلك مسارح مجهزة أو ميزانيات كافية، إذ لا تتجاوز مخصصات الأنشطة الفنية في بعض الكليات خمسة إلى عشرة آلاف جنيه، وغالبًا ما تُوجُّه هذه الميزانيات إلى مجالات أخرى. كما شدد على أهمية الاستعانة مخرجين شبه محترفين أو من الهيئة العامة لقصور الثقافة لتدريب الطلاب ورفع مستوى الأداء الفنى للعروض الجامعية.

وأضاف أن الإدارة الجامعية تُسهم بدرجة محدودة في دعم النشاط المسرحي، موضعًا أن الاهتمام يبدأ من قمة الهرم الإداري؛ فإذا أبدى وزير التعليم العالى اهتمامًا بالمسرح، ستنعكس تلك الرؤية على رؤساء الجامعات وعمداء الكليات، ما يضمن تفعيل الأنشطة الثقافية وتوفير التمويل اللازم لها.

وأكد د. فرج أن طلاب الجامعات عتلكون طاقة كبيرة وشغفًا بالفن، لكنهم يفتقرون إلى المساحة الحقيقية للتجريب والإبداع داخل الجامعات. ويرى أن توجيه هذه الطاقات نحو العمل الفنى يسهم في بناء شخصية متزنة ومبدعة، ويُبعد الشباب عن الأفكار المتطرفة أو الجماعات

وتناول أبرز التحديات التي تواجه العروض الجامعية، مشيرًا إلى أنها تتراوح بين ضعف الإمكانيات، وأزمة النصوص المسرحية المكررة، وغياب المخرجين المتخصصين القادرين



على تدريب الطلاب. واقترح ضرورة إنشاء مسرح بكل کلیة إلى جانب مسرح جامعی مرکزی کبیر، مع تکثیف المهرجانات والورش التدريبية التى تدمج بين الجانب الأكاديمي والتطبيقي.

واختتم د. فرج حديثه بالتأكيد على أن دور الجامعة ليس احتراف التمثيل أو تحقيق الربح، بل أداء رسالة ثقافية وفكرية تهدف إلى بناء العقول وصناعة وعى فني مستنبر. ودعا إلى أن تتحمل الجامعة تكلفة الأنشطة والمهرجانات الفنية بالكامل، مع فتح آفاق التعاون مع المجتمع المدنى لدعم الحركة المسرحية الجامعية واستدامتها.

#### د. محمد عبدالله حسين: غياب الدعم والتخطيط.. وأقسام المسرح نفسها لا تقدم عروضًا تمثل الجامعة

قال أ. د. محمد عبدالله حسين - أستاذ بقسم الدراسات الأدبية بكلية دار العلوم - جامعة المنيا، إن المسرح الجامعي يمر اليوم بأزمة حقيقية تهدد دوره الثقافي والتربوى داخل الجامعة، موضحًا أن المسابقات المسرحية الجامعية اختفت تقريبًا إلا في نطاق محدود، وذلك نتيجة ضعف اهتمام القيادات الجامعية بالنشاط المسرحى مقارنة بالنشاط الرياضي وبعض الأنشطة الثقافية الأخرى. وأشار إلى أن المفارقة المؤلمة هي أن بعض أقسام علوم المسرح نفسها لا تقدّم عروضًا تمثل الجامعة، باستثناء مشاريع التخرج التي تُقدُّم على استحياء ومن دون دعم حقيقي أو رؤية واضحة.

وأكد أن غياب خشبات العرض داخل الجامعات، وافتقار إدارات الأنشطة إلى الثقافة المسرحية، يُعدّان من أبرز الأسباب التي أدت إلى تراجع الدور الحيوي للمسرح الجامعي. وأضاف بأسف أن بعض المسؤولين ينظرون إلى المسرح نظرة مغلوطة باعتباره «رجسًا من عمل الشيطان»، وهو ما يخلق مناخًا طاردًا للمواهب الشابة.

وأوضح أن الجامعة تضم طاقات طلابية هائلة تحتاج إلى من يكتشفها ويرعاها، لكن هذه المواهب تُصاب بالإحباط

بسبب غياب الاهتمام وإغلاق أبواب التجريب والإبداع أمامهم. واستعاد ذكريات السبعينيات والثمانينيات حين كان المسرح الجامعي في أوج ازدهاره، إذ كانت العروض تُقدَّم على خشبات الجامعة وتُشارك في مسابقات وزارة التعليم العالى، ويتم الاستعانة بكبار المخرجين. بل إنه نفسه - كما قال - قدّم عملًا مسرحيًا وهو طالب في الليسانس وحصد عنه جوائز بحضور لجان تحكيم من كبار النقاد والمخرجين مثل الراحل على أبوشادى والدكتور نعيم عطية والأستاذ إميل جرجس، رغم أن تلك الفترة شهدت سيطرة الجماعات المتأسلمة على الجامعة.

وشدد على أن التحديات التي تواجه المسرح الجامعي كبيرة، إلا أن مواجهتها ممكنة إذا توفرت الإرادة. وتبدأ المواجهة - بحسب رأيه - بإعادة المسابقات المسرحية إلى الجامعات، وتوفير البنية الأساسية اللازمة من أماكن تدريب وعروض. أما النصوص فليست أزمة، فالجامعات تكتنز مواهب قادرة على الإبداع في التمثيل والكتابة والإخراج.

واقترح د. حسين أن تتبنى الجامعات مقررات للثقافة الفنية تشمل المسرح والفنون الشعبية والموسيقي، على أن تُدرَّس باختيار طلابي في جميع الكليات، ما فيها العملية، مع الاستعانة بأساتذة أقسام المسرح وكليات التربية النوعية. ويرى أن هذه الخطوة مكن أن تعيد للجامعة دورها في بناء الوعى الفنى وتنمية الحس الجمالي لدى الطلاب. واختتم قائلًا إن «التحديات كبيرة، لكن الطاقات أكبر»،

مؤكدًا أن المشكلة الحقيقية تكمن في سوء التخطيط وغياب

الجرأة في اتخاذ القرار، موجّهًا تحياته وتقديره.

#### أمينة الأكشر: المسرم الجامعي يحتاج إلى منظومة دعم متكاملة تربط الإبداع بالتعليم الأكاديمي

قالت أ.د. أمينة محسن حسن الأكشر "أستاذ الفنون المسرحية - كلية التربية النوعية - جامعة بنها"

إن المسرح الجامعي اليوم يحتاج إلى منظومة دعم متكاملة كي يتمكن من أداء دوره الثقافي والتربوي داخل الجامعة. وأكدت أن المسرح الجامعي ليس مجرد نشاط ترفيهي، بل فضاء تربوى وفنى يسهم في تشكيل شخصية الطالب وتنمية مهاراته الإبداعية والاجتماعية، إلا أنه يعاني، في رأيها، من فجوات واضحة في التمويل، وغياب المساحات المجهزة للتدريب والعروض، ونقص الكوادر البشرية المتخصصة القادرة على متابعة الطلاب وتطوير قدراتهم. وأشارت إلى أن ضعف الربط بين النشاط المسرحى والمناهج الدراسية يُفقد المسرح جزءًا من قيمته التعليمية، ويجعل التجربة أقل تأثيرًا مها يجب أن تكون عليه.

كما أكدت د. أمينة أن دور الإدارة الجامعية في دعم النشاط المسرحى يختلف من جامعة إلى أخرى؛ فبعض الجامعات توفر أماكن للعروض أو تمنح تسهيلات للطلاب، لكن الدعم في مجمله يظل محدودًا. وشددت على ضرورة تحويل هذا الدعم إلى خطط استراتيجية طويلة المدى تشمل الاستثمار فى تدريب الممثلين والفنيين، وتوفير خبراء ومتخصصين، وربط النشاط المسرحي بالحياة الأكاديمية للطلاب. وأضافت 🖰 أن بناء شراكات خارجية مع المؤسسات الثقافية والمسرحية يعد خطوة أساسية لضمان استدامة التجربة ورفع جودتها.

واختتمت د. أمينة تصريحاتها بالتأكيد على أهمية بناء جسور حقيقية بين النشاط المسرحى والعمل الأكاديمى. وأشارت إلى أن إدماج المسرح في المقررات، وربط الورش بالجانب النظرى، وتفعيل الشراكات الخارجية مع المؤسسات الثقافية والمهرجانات، كلها خطوات تجعل من المسرح الجامعى تجربة مستدامة وصانعة للوعى. ورأت أن الجامعة قادرة، عبر هذا التكامل، على تحويل المسرح إلى مدرسة فنية وتربوية متكاملة تكتشف المواهب، وتبنى شخصيات الطلاب، وتسهم في الارتقاء بالذائقة الفنية والثقافية.

المسرحى الطلابى، وتوفير مراكز جامعية للفنون الأدائية تقدم تدريبًا مستمرًا. كما أوضحت أن تخصيص دعم مالى

ثابت للعروض ووضع خطة ترويج جامعية من شأنهما رفع

مستوى التجربة وتوسيع دائرة جمهورها.

#### أمانى العطار: الميزانيات المتأخرة والبنية التحتية المتهالكة.. أبرز معوقات العروض الحامعية

أكدت أمانى جميل على العطار، أستاذ المسرح المساعد بكلية التربية النوعية، جامعة طنطا: أن المسرح الجامعى يفتقر اليوم إلى مجموعة من الاحتياجات الأساسية التى باتت تؤثر مباشرة في جودة الإنتاج المسرحى، وفي مقدمتها الدعم المادى المستقر. أوضحت أن أغلب الفرق تعانى من تأخر صرف الميزانيات إلى ما بعد انتهاء العروض، وهو ما يعرقل تنفيذ الرؤى الفنية ويحد من قدرة الفرق على التخطيط السليم. وأضافت أن البنية التحتية للمسارح الجامعية تحتاج إلى صيانة عاجلة تشمل الستارة الرئيسية والكواليس والبناطيل المسرحية، التى تضررت وأصبحت غير صالحة للاستخدام الكامل.

وأشارت العطار إلى أن الإدارة الجامعية تُبدى دعمًا معنويًا من خلال الإشراف على النشاط والموافقة على إقامة العروض، إلا أن هذا الدعم يحتاج إلى تفعيل أكبر على المستوى المالى والإدارى. فالتأخر في التمويل يضع الفرق في ظروف غير مستقرة ويؤثر في جودة العروض وتحفيز الطلاب. وشدّدت على أهمية وجود نظام تجويل منظم



ومسبق يضمن صرف المخصصات في الوقت المناسب، مع متابعة إدارية حقيقية لتذليل العقبات.

وفي ما يتعلق بمساحة التجريب والإبداع، أوضحت أن الطلاب عتلكون رغبة قوية في الابتكار، لكن الإمكانيات المتاحة لهم محدودة بسبب نقص أدوات العمل المسرحى. وترى أن توفير بنية تحتية مجهزة، تشمل معدات الإضاءة والمايكات وأنظمة الصوت الجيدة، من شأنه أن يطلق طاقات الطلاب الإبداعية وعنحهم القدرة على تنفيذ رؤاهم الفنية بصورة أكثر اكتهالًا.

وتحدثت العطار عن أبرز التحديات التى تواجه العروض الجامعية، وفي مقدمتها التوفيق بين التدريب والعروض من جهة، وضغط الدراسة والامتحانات من جهة أخرى. هذا التداخل يؤدى إلى إرهاق الطلاب وتشتت تركيزهم بين الالتزامات الأكاديهية والفنية. ولتجاوز هذه العقبة، دعت إلى تنسيق جداول النشاط المسرحى بالتعاون مع الكليات لتجنب تزامنها مع فترات الضغط الدراسي، مع توفير دعم





نفسى وتنظيمى للطلاب لضمان استمرارية التجربة بروح إيجابية ومنتجة.

واختتمت بالتأكيد على ضرورة بناء جسور حقيقية بين النشاط المسرحى والدراسة الأكاديجية، من خلال إطلاق ورش تطبيقية منتظمة، وإدراج مقررات تُعنى بالإنتاج المسرحى العملى، إلى جانب عقد شراكات مع جهات مسرحية خارجية لتبادل الخبرات. كما دعت إلى تحفيز البحث الأكاديجى في قضايا المسرح الجامعى باعتباره مسارًا مهمًا لتطوير التجربة وضمان استمراريتها على أسس علمية واحترافية.

#### أواب شبانة: ضعف التجهيزات الفنية وتراجع جودة المسارح يحدّان من اكتمال الرؤية الإخراجية

يؤكد الطالب أواب شبانة الفائز بعدة جوائز بههرجان ملتقى القاهرة الدولى للمسرح الجامعى، أن المسرح الجامعى ما زال يعانى فجوة كبيرة فى مستوى الإمكانات المتاحة له، موضحًا أن قلة المسارح المجهزة فنيًا وضعف جودة المتاح منها يظلّن التحدى الأكبر أمام الفرق الطلابية. فالمسارح الجيدة - كما يشير - قليلة وغير متاحة بالشكل الذى يسمح للطلبة بتقديم عروض قادرة على إبراز مواهبهم.

ويشرح شبانة أن محدودية الميزانيات تترك أثرًا مباشرًا على الرؤية الإخراجية، إذ يضطر المخرج إلى تعديل أو استبدال رؤيته للديكور ما يناسب التكلفة، وهو ما يؤدى في النهاية إلى تراجع جودة الصورة المسرحية وتناقص قدرة العرض على التعبير البصري الكامل عن أفكاره.

وفى ما يتعلق بتجارب الطلاب، يلفت إلى أن فرصهم فى تجريب مناهج التمثيل باتت متاحة بشكل جيد، بينما تظل المناهج الإخراجية أقل حضورًا، إذ يعتمد ذلك على توجه كل مخرج وطريقته فى العمل وعلى طبيعة النص الذى يختاره الفريق.

أما عن الاحتياجات الملحّة للمسرح الجامعي، فيرى شبانة

أن رفع مستوى العروض يتطلّب توفير مسارح أفضل تجهيزًا، وتنظيم ليلة عرض كاملة قبل يوم لجنة التحكيم كما يحدث في المهرجان القومى للمسرح، بما يتيح للطلاب تجربة العرض في ظروف حقيقية.

ويشير أخيراً إلى أن التعاون بين المخرجين المحترفين والفرق الجامعية يحمل جانبًا إيجابيًا يتمثّل في إتاحة فرص احترافية للطلاب المتميزين وتوسيع آفاقهم، لكنه لا يخلو من التحديات، إذ قد يفتقد المخرج المحترف الشغف الذي علكه الخريجون أو الطلاب حين يخرجون لعروض فرقهم. ورغم ذلك، يؤكد شبانة أنه إذا توافر شغف الشباب لدى المخرج المحترف، فسيختفى هذا العيب، وسيصبح التعاون عنصر قوة حقيقية للمسرح الجامعى.

### مينا أمجد: التدريب هو الفجوة الأهم والمسرح الجامعى بحاجة إلى مختبر للإبداع

قال الطالب مينا أمجد وديع، الفرقة الثالثة، من كلية التجارة وإدارة الأعمال (BIS) بجامعة حلوان، إنّ أهم فجوة يعانى منها المسرح الجامعى اليوم هى نقص التدريب والتأهيل المهنى، موضحًا أن المواهب متوفرة والحماس موجود بين الطلاب، لكن غياب التكوين المنتظم يجعل الجهود مبعثرة. وأكد أن المسرح لا يقوم فقط على الموهبة، بل يحتاج إلى فهم أدوات الأداء والإخراج والإيقاع المسرحى، وهى أمور لا يمكن اكتسابها بالممارسة وحدها دون تدريب متخصص. وأضاف أن الإمكانات التقنية أو غياب التخطيط الفنى يمكن تعويضهما بالإبداع، بينما غياب التدريب يحرم العمق والاحتراف.

وأشار مينا إلى أن محدودية الميزانيات تحد من حرية الرؤية الإخراجية، خصوصًا في عناصر مثل الديكور والإضاءة والملابس، لكنها – في رأيه – لا يجب أن تكون عائقًا أمام الإبداع، إذ يمكن تعويض النقص بالاعتماد على الرمز والابتكار البصرى بدلًا من الإسراف في التجهيزات. واعتبر أن الفكرة والإحساس المسرحى أهم من المادة، لافتًا إلى إمكانية استخدام الإضاءة اليدوية أو أجساد الممثلين كجزء من



التكوينات البصرية، واستغلال خامات بسيطة بطرق مبتكرة تصنع مسرحًا حقيقيًا نابضًا بالحياة رغم قلة الإمكانات. وحدّد مينا أبرز الاحتياجات العاجلة للمسرح الجامعى في ثلاث نقاط أساسية:

 تنظیم ورش تدریبیة مستمرة فی مجالات التمثیل والإخراج والكتابة والإضاءة.

 تجهيز مسرح بكل جامعة أو كلية وتوفير معدات أساسية قابلة للنقل بين الجامعات مثل وحدات الصوت والإضاءة.

 ٣. إشراف فنى متخصص من أساتذة أو مخرجين ذوى خبرة لضمان جودة العروض وتطوير أداء الفرق الطلابية.

وختم مينا أمجد حديثه مؤكدًا أن التعاون بين المسرح اللجامعى والمسرح المحترف يمكن أن يُحدث نقلة نوعية حقيقية، إذ تضيف الخبرة الاحترافية عمقًا فنيًا وتنظيميًا للمواهب الشابة. واقترح أن يكون هذا التعاون عبر برامج إشراف وتوجيه مشتركة يعمل فيها المخرج المحترف مع طلاب الإخراج والممثلين في مشروعات تخرج أو عروض متكاملة، إلى جانب إقامة ورش وبرامج تبادل فنى بين الجامعات والفرق المحترفة، لتتحول المسارح الجامعية إلى مختبرات حقيقية للإبداع، لا مجرد أنشطة ترفيهية.

#### محمد عاشور: نقص الصوت والإضاءة وضيق وقت البروفات.. أكبر العقبات أمام الممثلين

يؤكد محمد عاشور أحمد، طالب بالفرقة الرابعة – آداب مسرح جامعة الإسكندرية، أن المسرح الجامعى يفتقر اليوم إلى بنية فنية أساسية تُعين الممثلين على تطوير أدائهم، وعلى رأسها أجهزة الصوت والإضاءة، إضافة إلى غياب أماكن مخصصة لممارسة النشاط المسرحى بشكل منتظم. ويشير إلى أن ضيق أوقات البروفات يظل من أبرز العوائق التى تهدد جودة العمل؛ إذ تنتهى البروفات غالبًا قبل الخامسة مساءً دون إمكانية تمديد الوقت، مما يمنع الفرق من إنجاز مهامها اليومية بالشكل المطلوب. ويرى عاشور أن

عنصرًا فنيًا واحدًا قادرًا على رفع مستوى العروض فورًا هو «الإضاءة»، لما لها من دور جوهرى في بناء المشهد وتقديم رؤية إخراجية مكتملة. كما يوضح أن شعور الطلاب بضعف التدريب الاحترافي يعود إلى قلة الإمكانيات وغياب المتخصصين من ذوى الخبرة الأكاديمية. ويشدد في ختام رأيه على ضرورة أن تتخذ الجامعة خطوات عاجلة تتمثل في تخصيص أماكن ثابتة للنشاط المسرحي، وإتاحة وقت أطول للبروفات، والاستعانة بخبراء ومدربين مؤهلين لتنظيم ورش تدريبية تسهم في تطوير مهارات الممثلين وصقل مواهبهم. ختم عاشور بذكر بعض أعماله على مسرح الجامعة تمثيل ملحمة السراب، وكاسك يا وطن، وأريد ان أقتل لدكتور محمد عبد المنعم، وعلى مسارح الدولة

زقاق المدق لدكتور عادل عبده، والمغامرة لمراد منير وياسين وبهية ليوسف مراد، والإخراج كوبرى الناموس تأليف سعد الدين وهبة.

#### مروان جاد: ضعف الإمكانات التقنية ونقص العمالة المسؤولة عن تشغيل المسارح يعرقلان التجربة

أوضح الطالب مروان جاد – متحدثًا عن تجربته داخل جامعة بنى سويف – أنّ الجامعة تمتلك إدارة رعاية شباب واعية وداعمة، توفر للطلاب قدرًا كبيرًا من المساندة، ولا يمكن تجاهل دورها في استمرار النشاط المسرحى داخل الجامعة. ومع ذلك، يرى أن هناك فجوتين أساسيتين ما زالتا تعرقلان العمل المسرحى.

أولى هذه الفجوات تتمثل في ضعف الإمكانات التقنية داخل المسرح، لا سيما في الإضاءة. ويرجع ذلك – كما يقول – إلى أن المسرح الجامعي لا يحقق دخلًا ماديًا كالفعاليات الأخرى مثل حفلات التخرج، مما يجعل الأولوية لتلك الأنشطة على حساب بروفات وعروض الفرق المسرحية. ويضيف أن المعدات تعانى من إرهاق الاستخدام في الحفلات، فتحتاج لصيانة قبل أن يتمكن الطلاب من استخدامها، وهو ما يؤدي إلى تعطيل العمل الفني.

أما الثغرة الثانية فهى صعوبة توفير موظفين من قبل الجامعة للبقاء بعد ساعات العمل الرسمية من أجل خدمة البروفات أو المشاركة في المهرجانات، وهو ما يسبب أزمات قد تصل إلى إلغاء بعض الأنشطة لعدم وجود العاملين المختصين بفتح المسرح وتشغيله.

ورغم هذه الظروف، يرى مروان أن محدودية الميزانيات ليست دامًا أمرًا سلبيًا، بل يمكن أن تتحول إلى حافز للإبداع؛ إذ تدفع المخرجين والطلاب إلى ابتكار حلول فنية تحقق رؤيتهم داخل حدود ممكنة.

ويشير كذلك إلى أنّ حرية اختيار الموضوعات داخل المسرح الجامعى متاحة، طالما بقيت في إطار المقبول، إلا أن تطبيق بعض المدارس الإخراجية يظل محدودًا بسبب احتياجها لميزانيات أكبر، وهو ما يجعل غياب الميزانية سببًا مباشرًا في غياب التجارب المتنوعة.

ويؤكد مروان أن الورش الفنية والتدريب الأكاديمي يمثلان ضرورة عاجلة لتطوير مستوى الطلاب، مقترحًا إضافة مواد اختيارية في أساسيات المسرح داخل الجامعة، وأن يتم تدريسها على يد أساتذة متخصصين، إلى جانب تحسين

التجهيزات التقنية ومعالجة مشكلات العمالة والإشراف داخل المسارح الجامعية.

ويختم بأن التعاون بين المخرجين المحترفين والجامعات أثبت أثره بوضوح، مشيرًا إلى تجربة المخرج يوسف المنصور الذى يتولى إخراج منتخب جامعة بنى سويف للسنة الثالثة على التوالي، وهو تعاون يسهم - من وجهة نظره - في تطوير أداء الممثلين والطلاب المخرجين، ويهمّد لهم الطريق للالتحاق بتعليم أكاديمي بعد التخرج.

#### نجية مرموش: المسرح الجامعي بحاجة إلى بنية تحتية وتمويل ورؤية تنفيذية واضحة

قالت الدكتورة نجية أحمد قدرى عبدالحميد مرموش، أستاذ الفنون المسرحية المساعد بقسم الإعلام التربوي بكلية التربية النوعية - جامعة المنصورة، إن المسرح الجامعي في حاجة ماسة إلى بنية تحتية حقيقية تتيح وجود مسارح مجهزة ومكان مسرحى مستقل داخل الجامعة، مؤكدة أن نجاح التجربة المسرحية الجامعية لا يتحقق إلا بتوافر نص جيد، ومؤلف محترف، وتدريب منتظم.

وأوضحت أن جامعة المنصورة تزخر بطاقات ومواهب متميزة في كلياتها المختلفة، مثل الطب والهندسة والعلوم، إلى جانب قسم المسرح بكلية التربية النوعية الذى يضم طلابًا قادرين على التميز في التمثيل والإخراج والديكور، والدليل انتقال كثير منهم إلى أكاديمية الفنون لاستكمال تخصصاتهم.

وأضافت أن المسرح الجامعي يفتقر إلى الميزانية الكافية والدعم المؤسسي المستدام، كما يحتاج إلى مدربين ومخرجين أكفاء وخطة تنفيذية دقيقة تتابع الأداء وتقيم عناصر القوة والضعف في العروض، مشيرة إلى أن غياب هذه العناصر هو ما يُضعف من استمرارية الحركة المسرحية بالجامعات.

كما شددت على أهمية توظيف التقنيات الحديثة والذكاء الاصطناعي في تطوير العروض المسرحية، مع ضرورة تحديث البنية التحتية وتجهيز الخشبات المسرحية لتواكب التطور الفني. وأكدت أن الجامعة تدعم النشاط المسرحي في الكليات، ولكن بشكل متقطع، وأن الاستدامة تتطلب تنظيم العروض بجدول زمنى مستمر وربط النصوص المسرحية بقضايا التنمية البشرية والبيئة وإعادة التدوير. واختتمت حديثها بالتأكيد على أن الطالب هو محور التنمية المسرحية، فحين يُتاح له التعبير عن ذاته فنيًا تتفتح طاقاته الإبداعية، داعية إلى وضع خطة أكاديمية وتحويلية

شاملة تُرفع إلى إدارة الجامعة لتوفير الموارد البشرية والمادية

اللازمة، مشددة على أهمية أن تمتلك الجامعة أجهزتها

المسرحية الخاصة بدلًا من الاعتماد الكامل على الشراكات

#### منى حبرك: المسرح الجامعي يحتاج إلى بنية تحتية داعمة ورؤية تربوية تنمى شخصىة الطالب

أكدت الدكتورة منى مصيلحى حامد حبرك، أستاذ المسرح التربوي المساعد بكلية التربية النوعية بأشمون - جامعة المنوفية، أن المسرح الجامعى اليوم يواجه مجموعة من



الاحتياجات الأساسية التي تعوق أداءه لدوره الثقافي والتربوى بشكل فعّال، وتتنوع بين احتياجات مادية، وبشرية، وفكرية، وإعلامية، وتربوية.

وأوضحت أن الاحتياجات المادية والبنية التحتية تأتى في المقدمة، إذ تعانى الجامعات من قلة المسارح المجهزة تقنيًا وضعف التمويل، إلى جانب غياب الورش التدريبية المتخصصة ونقص المواد والأزياء المسرحية اللازمة لتنفيذ العروض بصورة احترافية.

أما الاحتياجات البشرية والإدارية فتتمثل - بحسب قولها - في غياب الكوادر المؤهلة من مخرجين ومدربين وفنيين، وضعف التنسيق بين إدارات الجامعات وأقسام الأنشطة في تنظيم الفعاليات المسرحية.

وأضافت أن هناك احتياجات فكرية وثقافية لا تقل أهمية، منها ضعف الوعى الثقافي بأهمية المسرح الجامعي كأداة للتعبير والنقد والبناء الفكرى، وقلة النصوص المسرحية الأصيلة التي تعالج قضايا الطلاب والمجتمع، وغياب التكامل بين المسرح والمناهج الأكاديمية، فضلًا عن نقص برامج التبادل المسرحى بين الجامعات.

كما أشارت إلى أن الاحتياجات الإعلامية والتسويقية تتمثل في ضعف الترويج الإعلامي للعروض، وغياب التوثيق والنشر الرقمى، وقلة الشراكات الثقافية مع المؤسسات الفنية خارج الجامعة، إلى جانب محدودية الجوائز التي تحفز الطلبة على الإبداع.

أما على الصعيد التربوي والاجتماعي، فترى أن المسرح ما زال بعيدًا عن الحياة الجامعية اليومية، وأن التفاعل الجماهيرى مع العروض ضعيف، مع غياب رؤية تربوية واضحة تجعل من المسرح وسيلة لتربية الذوق الفني وتنمية الشخصية النقدية للطلاب.

وفيما يخص دور الإدارة الجامعية في دعم النشاط المسرحي، أوضحت الدكتورة منى أن بعض الجامعات تقدّم دعمًا فعّالًا من خلال توفير قاعات العروض وتخصيص ميزانيات وتنظيم مهرجانات وورش تدريبية، مها يجعل المسرح الجامعي منبرًا ثقافيًا يعبّر عن قضايا الشباب ويسهم في



لكنها في المقابل لفتت إلى مظاهر القصور في الدعم الإداري في عدد كبير من الجامعات، نتيجة النظرة التقليدية للمسرح بوصفه نشاطًا ترفيهيًا، وغياب الميزانيات، ونقص الكوادر المتخصصة في الإشراف على النشاط المسرحي، وضعف المتابعة والتقييم، فضلًا عن عدم إدماج المسرح في الخطط الاستراتيجية للجامعة.

وأكدت أن إسهام الإدارة الجامعية لا يزال محدودًا ومتفاوتًا بين جامعة وأخرى، وغالبًا ما يرتبط مدى وعى القيادات الجامعية بقيمة المسرح في التنمية الثقافية والفكرية للطلاب.

وقدّمت مجموعة من التوصيات لتفعيل دور الإدارة الجامعية، أبرزها وضع خطة استراتيجية ثقافية تتضمن المسرح كعنصر أساسي في بناء شخصية الطالب، وتخصيص ميزانية مستقلة لدعمه، وتفعيل الشراكات مع المؤسسات الثقافية والفنية، وتدريب المشرفين على إدارة الأنشطة المسرحية، وتبنّى مبدأ «المسرح التربوي» ليصبح أداة تعليمية مكمّلة للمقررات الأكادهية.

وحول مدى امتلاك الطالب للمساحة الإبداعية داخل المسرح الجامعي، أكدت أن التجربة تختلف من جامعة إلى أخرى؛ ففى بعض الجامعات يُمنح الطلاب حرية اختيار النصوص وتجريب الأساليب الفنية، مما يجعلهم شركاء حقيقيين في الإبداع، بينما تظل المساحة محدودة في أغلب الجامعات المصرية بسبب القيود الإدارية وضعف الإمكانيات.

وختمت بأن الطالب الجامعى يمتلك طاقة إبداعية كبيرة، لكنه يحتاج إلى بيئة حاضنة توفر له حرية التعبير، والتدريب المستمر، والإمكانات التقنية، وروح العمل الجماعي، والتحفيز المعنوى والمادي، حتى يتحول المسرح الجامعى إلى مختبر فنى وتربوى يُطلق طاقات الشباب ويُسهم في تكوين وعيهم وثقافتهم الجمالية. الخارجية.

### •

## عبدالحكيم محمود: الجائزة دفعة روحية تؤكد أن الطريق كان يستحق العناء

كاتب يمتلك رصيدا ثريا ومتنوعا من الأعمال. منذ انطلاق مسرته الأدبية عام ١٩٨٨، وهو يكتب بحس إنسانى ووعى ثقافى عميق، ليقدم أعمالا شكلت إضافةً إلى المكتبة العربية، سواء فى القصة القصيرة أو الرواية أو المسرح. صدر له العديد ُمن الإصدارات على سبيل المثال لَّا الحصر: ُرواية الأَطفال ُ''سارة تَقابل القمر"، والمجموعتان القصصيتان "بلا أثمن" و»أصحابين"، ورواية الفتيان "حكايات أميرةً"، و"حارس الذاكرة، وغيرها من الأعمال. حصل على عدة جوائز أدبية، أبرزها جائزة سوزان مبارك لأدب لعام ۲۰۰۵،۲۰۰۵ بالإضافة إلى جوائز من الهيئة العامة لقصور الثقافة، مجلة النصر، أخبار ُالَأدب «جائزة <u>أدب</u> الحرب»، ونادى القصة، كما حصل على جائزة عبدالحميد شومان عن روايته في أدب الرحلات «مغامرة فى وادى القمر»، كذلك نالتُ مسرحيته للفتيان «محاكاة سيرة الزير» المركز الأول في مسابقة تأليف النص المسرحى الموجه للطفل من سن ۳ إلى ١٨ عاما، التي تقيمها الهيئة العربية للمسرد، تحت شعار «أطفالنا أبطال جدد في حكايتنا الشعبية». الكاتب عبدالحكيم محمود، وحوار نقترب فيه من رؤيته الإبداعية والفكرية، ونتعرف إلى رحلته مع الكتَّابة للطفل والمسرد، وإلى فلسفته في التعامل مع الموروث الشعبي، ورأيه فى الجوائز ودورها، وتحديات الكتابة فى زمن التحولات

حوار: روفيدة خليفة



جريدة كل المسرحيير

في البداية.. ما الذي تمثله لك الجائزة على الصعيدين الشخصى والإبداعي؟ وما أهمية الجوائز عمومًا للمبدع؟ دعينى أعبر عن شكرى وامتناني لاهتمامكم بإجراء هذا الحوار معى وأرجو أن يكون لدى ما أقوله ويمثل أى قدر من الإضافة للقراء الأعزاء من المهتمين بأدب الطفل عموما والمسرح خصوصا. أما بخصوص سؤالك فعلى الصعيد الشخصى، الجائزة هى تقدير يمنح الكاتب شعورا عميقا بالامتنان، وبأن سنوات العمل والعزلة في حضرة الكلمات للمتنان، وبأن سنوات العمل والعزلة في حضرة الكلمات الطريق. أما على الصعيد الإبداعي، فهى بمثابة مصادقة على المنهج. الفوز بجائزة مرموقة من الهيئة العربية للمسرح عن نص يخوض في منطقة شائكة ويحاور التراث بشكل نقدى، هو تأكيد على أن هناك ترحيبا وقبولا لهذا النوع من المسرح الجاد الموجه للفتيان.

حوار

أما أهمية الجوائز عموما، فأراها تتجاوز الكاتب نفسه. هى تضيء عملا معينا وتضعه تحت أنظار القراء والنقاد والمنتجين، وتفتح له أبوابًا ربها كانت ستظل مغلقة، كفرص الترجمة أو الإنتاج المسرحى. الأهم من ذلك، أنها تثير نقاشا ثقافيا حول القضايا التى يطرحها العمل الفائز، وهذا في حد ذاته مكسب للمشهد الثقافي بأكمله.

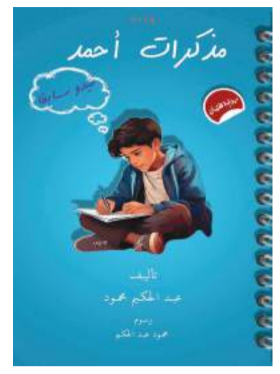
وصلت أعمالك إلى القائمة القصيرة لجائزة الشيخ زايد وجائزة خليفة التربوية، ما الأثر الذى تتركه هذه الترشيحات العربية الكبرى على مسيرة الكاتب؟ وهل تراها مسئولية إضافية؟

الوصول إلى القوائم القصيرة لجوائز كبرى مثل جائزة الشيخ زايد أو خليفة التربوية هو في حد ذاته تكريم كبير. إنه يضعك ويضع عملك ضمن نخبة من أفضل ما كُتب في مجالك على مستوى العالم العربي. هذا الأثر إيجابي للغاية، فهو يهنح الكاتب ثقة أكبر في مشروعه، ويجعله مرئيًا على نطاق أوسع.

وبالتأكيد، أراها مسئولية إضافية، لكنها مسئولية محفزة وليست عبئًا. عندما تضعك هذه المنصات المرموقة ف دائرة الضوء، يصبح عليك واجب تجاه القارئ وتجاه نفسك بأن تحافظ على المستوى الفنى والفكرى الذى وصلت إليه، بل وأن تسعى لتجاوزه. المسئولية هى ألا تخذل الثقة التى مُنحت لك، وأن تواصل تقديم أعمال تليق بهذا التقدير.

متى بدأت علاقتك مسرح الطفل.. وكيف تطورت تجربتك في هذا المجال عبر السنوات؟

بدأت علاقتى بجسرح الطفل في وقت مبكر، كمتفرج أولًا ثم كهاوٍ في المسرح المدرسي والجامعي. لكن الكتابة الاحترافية له جاءت لاحقًا. في البداية، كانت التجربة ترتكز على تقديم الحكايات الممتعة ذات الرسائل الأخلاقية المباشرة. مع مرور السنوات، تطورت نظرق بشكل جذري. أدركت أن مسرح الطفل والناشئة ليس مجرد منصة للتسلية أو التلقين، بل هو أخطر أنواع المسرح، لأنه يشارك في تشكيل وعي الإنسان في أهم مراحله. تحولت



تجربتى من كتابة مسرحيات للأطفال إلى كتابة مسرحيات تفكر مع الأطفال، أعمال تطرح الأسئلة، تحفز الخيال، وتنمى التفكير النقدى، وتحترم ذكاء المتلقى الصغير وقدرته على فهم الأفكار المعقدة.

ما الذى يجذبك في عالم الطفل ويحفزك على الكتابة له؟ ما يجذبنى مفهوم البراءة ليس «براءة» الطفل بمفهومها الساذج بل «أصالة» نظرته للعالم. الطفل فيلسوف صغير، يطرح الأسئلة الأولى والوجودية دون خوف أو خجل. عالمه هو عالم التكوين، حيث كل شيء ممكن، وحيث تتشكل المفاهيم والقيم للمرة الأولى. الكتابة له هي فرصة نادرة للمشاركة في هذه اللحظة التأسيسية. إنها حوار مع عقل منفتح لم يتلوث بعد بالأحكام المسبقة. أن أكتب للطفل يعنى أن أعود بنفسى إلى جوهر الأشياء، وأن أبحث عن الحقيقة في أبسط صورها وأكثرها عمقًا.

حدثنا عن مسرحيتك الفائزة «محاكاة سيرة الزير».. ما الفكرة الرئيسية التى انطلقت منها؟ ومن وجهة نظرك، ما العناصر التى منحت النص تميزه وجعلته يلفت انتباه لجنة التحكيم؟

الفكرة الرئيسية التى انطلقت منها هى «محاورة الموروث لا إعادة إنتاجه». انطلقت من سؤال: كيف يحكن لجيل اليوم أن يتفاعل مع حكاية أسطورية مثل سيرة الزير سالم بكل ما تحمله من قيم الشرف والثأر والبطولة، والتى قد تبدو متناقضة مع قيم عصرنا؟ أعتقد أن ما منح النص تميزه عدة عناصر وهى البنية

المسرحية المبتكرة، ففكرة «المسرحية داخل مسرحية» خلقت حوارًا مباشرًا بين زمنين، وسمحت للطلاب على الخشبة بأن يكونوا صوت العقل الناقد للجمهور.

بالإضافة إلى أنسنة الشخصيات؛ فالنص يسعى لتقديم الزير وجساس وغيرهم ليس كأيقونات أسطورية، بل كبشر محاصرين في مآس، لهم دوافعهم وصراعاتهم. والمواجهة الفلسفية، فمشهد «محاكمة الطيف» الذي يظهر فيه الزير وجساس للدفاع عن نفسيهما، ينقل المسرحية من مجرد سرد إلى مواجهة فكرية عميقة حول العدالة والتاريخ والحكم الأخلاقي. أيضا النهاية الرمزية حيث الابتعاد عن النهاية الدموية المعروفة واختيار نهاية تزرع الأمل (فسيلة النخل) هو خيار فني يمنح العمل بعدًا معاصرًا ورسالة للمستقبل.

بدا واضحا أنك لا تريد إعادة الحكاية كما هى، بل محاورتها. فماذا يعنى لك مفهوم محاورة التراث؟ وكيف يمكن للمسرح أن يعيد كتابة الموروث دون أن يُلغيه، لكن بصيغة معاصرة تناسب الفئة العمرية المقدمة لها؟

محاورة التراث تعنى بالنسبة لى التعامل معه ككائن حى، لا كنص مقدس جامد. التراث ليس قطعة أثرية في متحف نكتفى بالنظر إليها بإعجاب، بل هو جد حكيم نجلس معه، نسمع قصصه، ونتجرأ على أن نسأله ونناقشه. المحاورة هي أن نفيء الزوايا المظلمة في الحكاية، وأن نكبر ما تم تهميشه (مثل شخصية الضباع أو الحارث بن عباد)، وأن نطرح أسئلة جديدة لم تُطرح من قبل. المسرح هو الأداة المثلى لذلك، لأنه فن الحوار بالأساس. يمكنه أن يعيد كتابة الموروث عبر خلق إطار معاصر كما ليوم. ومن خلال التركيز على الصراع الإنساني الخالد بدلًا اليوم. ومن خلال التركيز على الصراع الإنساني الخالد بدلًا من التركيز على تفاصيل المعارك، نركز على الصراع الداخلي للشخصيات، وهو ما يتجاوز الزمن. أيضا طرح نهايات بديلة أو رمزية لا لتغيير التاريخ، ولكن لفتح باب التساؤل بديلة أو رمزية لا لتغيير التاريخ، ولكن لفتح باب التساؤل

الزير سالم فى الوعى العربى رمز للبطولة، لكنك طرحت سؤالًا عميقًا ماذا لو تحولت البطولة والشرف إلى عبء؟ كيف قرأت هذه الإشكالية الإنسانية فى نصك؟

هذه هى الإشكالية المحورية في النص. قرأتها من خلال إظهار كيف أن القسم الذي أقسمه الزير، والذي كان في بدايته فعل شرف وبطولة، تحول مع مرور الزمن إلى سجن حديدى حَبَسَ فيه نفسه وأمته لأربعين عامًا. الشرف هنا أصبح آلة مدمرة، والبطولة تحولت إلى عبء يجبره على ارتكاب أفعال تتنافي مع إنسانيته، مثل مواجهته لأخته. النص يطرح فكرة أن البطولة الحقيقية

### محاورة التراث تعني أن نعامله ككائن حي

لا كقطعة متحفية حامدة





قد لا تكون في الوفاء الأعمى للقسم، بل في امتلاك الشجاعة لمراجعته عندما يقود إلى دمار شامل. إنها دعوة للتفريق بين البطولة كقيمة إنسانية، وبين تجلياتها الجامدة التي قد تصبح كارثية.

في رأيك، هل مكن للمسرح أن يكون فعل مقاومة فكرية في مواجهة الموروث الجامد أو القراءات النمطية للتاريخ؟ نعم، بكل تأكيد. المسرح بطبيعته هو فن «وجهة النظر». التاريخ غالبا ما يُكتب من وجهة نظر المنتصر، والموروث قد يصل إلينا في قوالب نمطية ثابتة. المسرح هو الساحة التي مكننا فيها أن نعيد متثيل التاريخ من وجهات نظر متعددة: وجهة نظر المهزوم، المهمش، المرأة، الطفل. عندما نقدم شخصية مثل جساس ليدافع عن نفسه، أو الضباع لتصرخ بألمها، فنحن نقاوم القراءة الأحادية للتاريخ. المسرح هو فعل مقاومة فكرية لأنه لا يعطى إجابات جاهزة، بل يطرح الأسئلة المزعجة، ويجبرنا على التفكير، ويشكك في المسلمات، وهذا هو دور الفن في أسمى تجلياته.

وكيف يحكن للمبدع المعاصر أن يتعامل مع الموروث الشعبى بوصفه مادة حية قابلة للحوار، وليس مجرد إرث

المبدع المعاصر يجب أن يكون باحثًا وفنانًا في آن واحد. عليه أولا أن يغوص في أعماق الموروث، يفهمه ويحترمه. ثم عليه أن يجد «النبض» الإنساني الحي فيه، تلك الأسئلة الخالدة التي لا تزال تلامسنا اليوم. بعد ذلك، يأتى دوره كفنان ليخلق جسرًا بين عالم الحكاية وعالمنا. يكنه استخدام تقنيات معاصرة، لغة حديثة، أو بنية درامية مبتكرة (كما في «محاكاة سيرة الزير»). التعامل مع الموروث كمادة حية يعنى ألا تخاف من طرح أسئلتك عليه، وألا تتردد في مزجه بهمومك وقضاياك المعاصرة.

هكذا فقط، يتحول الموروث من إرث محفوظ إلى حوار

الكتابة للطفل ليست مهمة سهلة، فما أبرز التحديات التي تواجهك أثناء الكتابة؟ وهل تراها فعلا أصعب من الكتابة للكبار؟

نعم، أراها أصعب بكثير. التحدى الأبرز هو المسئولية الأخلاقية. أنت تكتب لعقل وروح في طور التكوين، كل كلمة تزرعها قد تنبت وتؤثر على مسار إنسان.

تحد آخر هو المعادلة الصعبة بين تبسيط اللغة دون تبسيط الفكرة، وتقديم العمق الفلسفى دون الوقوع في فخ الوعظ المباشر. عليك أن تحترم ذكاء الطفل، وأن تتجنب مهامًا أي شكل من أشكال الاستعلاء أو التلقين.

التحدى الثالث هو إيجاد «الصوت» الأصيل الذي يصدقه الطفل ويتفاعل معه. الكتابة للكبار تسمح بدرجات من الغموض والتعقيد قد لا تكون مناسبة للطفل. عليك أن تكون واضحًا وعميقًا في آن واحد، وهذه قمة الصعوبة الفنية.

كيف توازن في أعمالك بين المتعة الفنية والرسالة التربوية؟ وبين الخيال والواقع؟

أنا لا أؤمن بالرسالة التربوية المباشرة أو «الدرس المستفاد» الذي يُلصق في نهاية الحكاية. أؤمن بأن القيمة الحقيقية تكمن في التجربة الجمالية والأخلاقية التي يعيشها الطفل أثناء القراءة أو المشاهدة. التوازن يأتي من خلال جعل القيمة تنبع من نسيج الحكاية نفسها، من خلال صراع الشخصيات واختياراتها. المتعة الفنية (الحبكة المشوقة، الشخصيات الجذابة) هي الوعاء الذي يحمل القيمة. أما الخيال والواقع، فهما ليسا ضدين. الخيال هو أداتنا الأهم لفهم الواقع. في «مغامرة في وادى القمر» مثلًا، الخيال والمغامرة هما الطريق الذي يتعلم به الأبطال عن الشجاعة والصداقة ومعرفة مخاوفهم ومواجهتها.

الخيال لا يعد هروبا من الواقع، بل هو تدريب على فهمه ومواجهته.

**19** 

وكيف ترى دور المسرح التربوى في تنمية التفكير النقدي لدى الطفل أو اليافع؟

المسرح التربوى، حين يُقدم بشكل صحيح، هو مختبر للتفكير النقدى. على عكس التلقين في الفصول، المسرح يقدم «قضية» في شكل صراع حي. هو لا يقول للطفل «الثأر خطأ»، بل يضع أمامه شخصية الزير ويجعله يرى بعينيه إلى أين يقود طريق الثأر. هو لا يعطى إجابات، بل يولد أسئلة. وعندما يخرج الطفل من المسرح وهو يتساءل: «هل كان جساس محقًا؟»، «ماذا لو كنت مكان الجليلة؟»، في هذه اللحظة بالذات، يكون المسرح قد نجح في تحفيز عقله النقدى. إنه يعلمه أن يفهم الدوافع، ويقيم العواقب، ويرى القضية من وجهات نظر متعددة، وهذه هى أساسيات المفكر الناقد.

هناك انتقال واضح في مسيرتك بين الأجناس الأدبية؛ فقد كتبت أدب الأطفال واليافعين، والقصة القصيرة، والرواية، والمسرح. أين تجد روحك الإبداعية مكانها المفضل؟

هذا سؤال صعب. لا أرى الأجناس الأدبية كبيوت منفصلة، بل كغرف مختلفة في بيت واحد كبير هو بيت الكتابة. روحى الإبداعية لا تفضل غرفة على أخرى، بل تختار الغرفة الأنسب للفكرة التي تريد أن تعبر عنها. هناك أفكار تحتاج إلى المساحة التأملية والسرد الداخلي الذي توفره الرواية. وهناك لحظات مكثفة لا يمكن التعبير عنها إلا في ومضة القصة القصيرة. وهناك صراعات إنسانية لا مكن أن تتجسد إلا في حوار حي ومباشر على خشبة المسرح. روحى تجد مكانها المفضل في «المشروع» نفسه، في الفكرة التي تؤرقني، ثم أبحث لها عن أفضل شكل فني ممكن.

كيف تختلف طريقتك في الكتابة لكل نوع؟ وما الذي ميز الكتابة المسرحية عن السردية في رأيك؟

طريقتى تختلف جذريا. في الرواية والقصة، أنا أمتلك العالم كله، أصف الأماكن، وأغوص في أعماق وعي الشخصيات، وأتحكم في إيقاع الزمن. الكاتب السردي هو «سيد» عالمه الصغير. أما في الكتابة المسرحية، فالأمر مختلف تمامًا. أنت لا تملك إلا الحوار والفعل. عليك أن تكثف كل شيء في كلمات منطوقة وحركات مرئية. الكاتب المسرحى يبنى «هيكلًا عظميًا» قويا، ويترك للمخرج والممثلين والسينوغرافيا أن يكسوه باللحم والدم. ما يميز المسرح هو طاقته الحية، فهو فن «اللحظة الحاضرة»، فن المواجهة المباشرة بين الممثل والجمهور، وهذا غير موجود في الفن السردي الذي هو علاقة فردية وصامتة بين الكاتب والقارئ.

وما الذي يضيفه كل جنس أدبى إلى الآخر في تجربتك؟ عملية إثراء متبادل مستمرة. كتابة الرواية علمتنى الصبر على بناء الشخصيات وتطويرها بعمق، وهذا ما أستفيد منه في المسرح. وكتابة المسرح علمتنى قوة الاقتصاد في اللغة، وكيف يمكن لجملة حوار واحدة أن

لقراءات الأحادية للتاريخ

تكشف عالمًا كاملًا، وهذا ما أستفيد منه في جعل سردى أكثر حيوية وإيجازًا. القصة القصيرة تعلمك فن التقاط اللحظة وبناء الذروة. هذا التنوع يجعل صندوق أدواتى ككاتب أكثر ثراءً ومرونة.

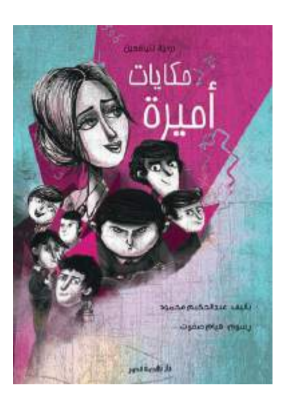
بدأت الكتابة منذ عام ١٩٨٨، أى فى زمن مختلف عن واقع اليوم. كيف ترى تطور أدب الطفل المصرى والعربى خلال هذه العقود؟ وما الذى ينقصه ليصبح أكثر تأثيرًا وحضورًا فى حياتنا الثقافية؟

التطور هائل ولا يمكن إنكاره. انتقلنا من مرحلة كانت فيها كتب الأطفال تعتمد بشكل كبير على الوعظ المباشر والإنتاج المتواضع، إلى مرحلة نرى فيها اليوم دور نشر متخصصة، ورسوما على مستوى عالمي، وموضوعات أكثر جرأة وعمقا تتناول قضايا نفسية واجتماعية معقدة. لكن ما زال ينقصنا الكثير. ينقصنا بناء ما يحكن أن نسميه «نظام بيئي» متكامل لأدب الطفل. هذا النظام يشمل حركة نقدية جادة تفرز الجيد من الرديء وتضع معايير فنية، وتوزيع فعال يصل بالكتاب إلى كل طفل في كل قرية ومدينة، بالإضافة لدمج أكبر في التعليم بحيث لا يكون الكتاب الثقافي مجرد نشاط ترفيهي، بل جزء من العملية التعليمية، وإيان مؤسسى أعمق بأن الاستثمار في أدب الطفل هو استثمار مباشر في مستقبل الوطن.ف ظل التطور التكنولوجي الهائل، كيف ترى تأثير الوسائط الحديثة على تجربة مسرح الطفل؟ وهل يمكن أن تكون التكنولوجيا عنصرا مساعدا في جذب الأطفال إلى المسرح؟ التكنولوجيا سيف ذو حدين. هي بلا شك منافس شرس على وقت الطفل واهتمامه، لكنها في نفس الوقت أداة فنية جبارة يمكن أن تثرى تجربة المسرح بشكل لم يسبق له مثيل. مكن أن تكون عنصرًا مساعدًا قويًا إذا استخدمت بذكاء ففى السينوغرافيا استخدام الإسقاط الضوئي لخلق عوالم خيالية مدهشة على المسرح.

وفى التفاعل، تصميم تطبيقات تسمح للجمهور بالتصويت على مسار الأحداث فى بعض المسرحيات التفاعلية. أما فى الترويج، فاستخدام وسائل التواصل الاجتماعى لخلق حملات جذابة والوصول إلى شرائح جديدة من الجمهور. المفتاح هو أن تظل التكنولوجيا فى خدمة القصة والإنسان، لا أن تتحول إلى استعراض بصرى فارغ يطغى على جوهر المسرح.

ما رأيك في واقع النشر لأدب الطفل في مصر اليوم؟ وهل ما زال الكاتب يعاني من ضعف التوزيع أو من النظرة التهميشية لهذا النوع الأدبي؟

هناك تحسن ملحوظ. ظهرت دور نشر شابة ومتحمسة تتخصص في أدب الطفل وتقدم أعمالًا ذات جودة عالية جدًا في الطباعة والرسم والمحتوى. لم يعد أدب



الطفل درجة ثانية في نظر الكثيرين. لكن التحديات ما زالت قائمة. ضعف التوزيع هو العقبة الأكبر؛ فالكتاب الممتاز الذي يُطبع في القاهرة قد لا يصل أبدًا إلى طفل في صعيد مصر أو في واحة نائية. كذلك، ما زالت النظرة التهميشية موجودة في بعض الدوائر الإعلامية والثقافية التي لا تولى أدب الطفل نفس الاهتمام الذي توليه لأدب الكبار، حيث أن الكاتب لا يزال يناضل ليحصل على التقدير المادي والمعنوي الذي يستحقه.

شاركت بفاعلية في المشهد الأدبى المصرى منذ التسعينيات من خلال المؤتمرات والأبحاث. ما أبرز التغيرات التي لمستها في هذا المشهد خلال مسيرتك الطويلة؟

أبرز التغيرات تعدد الأصوات وتكسير المركزية. في التسعينيات، كان المشهد الأدبى يتركز حول أسماء كبيرة ومؤسسات ثقافية رسمية. اليوم، بفضل دور النشر المستقلة ووسائل التواصل الاجتماعي، ظهرت أجيال جديدة من الكتاب بأصوات مختلفة ومن خلفيات متنوعة، وأصبح هناك مساحة أكبر للتجريب.

تغير آخر هو صعود الرواية لتصبح الجنس الأدبى المهيمن. كما أن الجوائز الأدبية أصبح لها دور أكبر بكثير في تشكيل الخريطة الأدبية وصناعة النجومية. المشهد أصبح أكثر ديناميكية وحيوية، ولكنه ربا أقل تجانسًا مما كان عليه في الماضي.

«حكايات أميرة» و«مغامرة في وادى القمر» تعكسان اهتمامًا بالخيال والمغامرة، حدثنا عنهما، وعن أهمية

الخيال في أدب الطفل بالنسبة لك.

«حكايات أميرة» كانت رحلة تربوية لمعلمة أمنت برسالتها وخاضت مغامرة تغيير الواقع ومشاهدة أثرها في نفوس تلاميذها الصغار،كانت نوعا ما تجربة مثالية لما نود أن تكونه مؤسساتنا التعليمية وطرحت أفكارها بطريقة عملية دون تنظير. أما «مغامرة في وادى القمر» فهی مغامرة طفل خجول یخاف من کل شیء یضطر لخوض تجربة سفر ومغامرة حقيقية فيكتشف شجاعته الداخلية، هي معالجة لقضية الخوف تربط المغامرة بالمعرفة والانفتاح الثقافي بأسلوب سردى عميق وانفعالات متدرجة وتفاصيل انسانية دقيقة، العملان ينطلقان من إيانى بأن الخيال ليس ترفًا، بل هو ضرورة إنسانية، وهو بالنسبة للطفل ليس مجرد هروب من الواقع، لكن هو أداته الأساسية لفهمه. من خلال الخيال، يتدرب الطفل على حل المشكلات، ويتعلم التعاطف (عندما يتخيل نفسه مكان البطل)، ويستكشف مخاوفه ورغباته في مساحة آمنة. الخيال هو الذي يهنحنا القدرة على تصور مستقبل أفضل والسعى لتحقيقه. الطفل الذي يقرأ عن المغامرات الخيالية اليوم، قد يصبح هو العالم أو الفنان أو القائد الذي سيصنع مغامرات حقيقية تغير الواقع غدًا. ما مشروعك الأدبي القادم الذي تعمل عليه حاليًا.. وهل سنرى قريبا أعمالك الفائزة على خشبة المسرح؟

حاليًا، أعمل على رواية لليافعين تدور أحداثها في حقبة تاريخية غير مطروقة كثيرا في أدبنا، وتحاول أن تمزج بين الواقع التاريخى والفانتازيا. أما بالنسبة لرؤية الأعمال الفائزة على خشبة المسرح، فهذا هو حلمى الأكبر. النص المسرحى لا تكتمل حياته إلا عندما يتنفس على الخشبة ويلتقى بجمهوره. الفوز بجائزة الهيئة العربية للمسرح يفتح بالتأكيد أبوابًا مهمة لفرص الإنتاج، وأنا متفائل جدًا بأن «محاكاة سيرة الزير» سترى النور قريبا وتلتقى بالشباب الذين كُتبت من أجلهم.

أخيرا، ما الرسالة التى تود توجيهها إلى كتّاب الطفل الجدد، وإلى المؤسسات التى تُعنى بدعم هذا الفن؟ إلى كتّاب الطفل الجدد أقول تعاملوا مع الكتابة للطفل بالجدية والاحترام الذى يستحقه. اقرأوا كثيرا، ليس فقط في أدب الطفل، بل في كل شيء. لا تستعلوا على قارئكم الصغير ولا تستهينوا بذكائه. اكتبوا بصدق عن الأشياء التى تهمكم وتؤرقكم، فالصدق هو أقصر طريق إلى قلب الطفل. تذكروا دامًا أنكم لا تكتبون مجرد قصة، بل تشاركون في بناء إنسان.

وإلى المؤسسات الثقافية أقول إيانكم بأدب ومسرح الطفل يجب أن يترجم إلى دعم حقيقى ومستدام. دعموا الكاتب، الرسام، الناشر، والمخرج. ابنوا المكتبات فى كل مكان. اجعلوا عروض المسرح جزءًا أساسيًا من الحياة المدرسية. الاستثمار فى خيال أطفالنا وعقولهم ليس رفاهية ثقافية، بل هو حجر الزاوية لبناء مستقبل أكثر إشراقا ووعيًا وإنسانية.

### عن اقطفال حطوع س

متفرجين عليه



## تعريف المخرج أنه مؤلف العرض المسرحى ..

### جماليات الكتابة فوق الخشبة.. قراءة في كتاب تأليف الأداء المسرحي



. حسن عبد الهادى حسن

يأتى كتاب «تأليف الأداء المسرحي: المخرج في المسرح المعاصر» للباحثة اليونانية أفرا سيديروبولو، بترجمة دقيقة وواعية من أحمد عبدالفتاح، ضمن إصدارات مهرجان القاهرة الدولى للمسرح التجريبي في دورته الثانية والثلاثين لعام ٢٠٢٥، بوصفه إضافة نوعية إلى المكتبة المسرحية العربية، ومحاولة فكرية وجمالية جادة الإعادة النظر في سلطة المخرج داخل المنظومة المسرحية الحديثة. يطرح الكتاب سؤالًا تأسيسيًا حول معنى أن يكون المخرج «مؤلفًا» للعمل المسرحي، وأن يتحول المسرح من فضاء للنص إلى مختبر للكتابة البصرية والسمعية والجسدية. إنه كتاب يشتبك مع جوهر التحولات التي أصابت المسرح في القرن العشرين وما بعده، متتبعًا جذور «المخرج المؤلف» في فكر التجريبيين الكبار مثل كريج، وأرتو، وبيكيت، وبروك، وويلسون، وسيلارز، وغيرهم، وصولًا إلى طيف واسع من الممارسين المعاصرين الذين جعلوا من الإخراج كتابة ثانية، أو بالأحرى «تأليفًا للأداء».

منذ الصفحات الأولى، يتضح أن سيديروبولو تكتب من موقع مزدوج: موقع المخرجة والمفكرة، فهي لا تكتفى بوصف الظاهرة بل تسعى إلى تفكيكها من الداخل، مُحمّلةً المسرح بأسئلته الخاصة حول اللغة والمعنى والتلقى. في مقدمتها التي جاءت بعنوان «التأليف: المسرح الجديد لعوالم جريئة جديدة» (ص. ١١)، تصف المخرجة الفرنسية يوجين يونسكو الفنان الطليعي بأنه «عدو داخل المدينة» يسعى إلى هدم أنظمتها المألوفة وتدمير أشكالها الجمالية الجامدة. ومن هذه النقطة، تبنى سيديروبولو أطروحتها الرئيسة: أن المخرج المعاصر لم يعد ناقلًا لنص الكاتب، بل مؤلفًا جديدًا لعالم متخيل، يستبدل سلطة اللغة بسلطة الصورة، وسلطة الدلالة الجاهزة بإنتاج المعنى عبر الجسد والحركة والضوء والصوت. تتخذ الكاتبة من مفهوم «المؤلف» في السينما الفرنسية (auteur) منطلقًا لتأملها. فهي تشير إلى أن هذا المصطلح وُلد في خمسينيات القرن الماضي على يد نقاد مجلة Cahiers du cinéma مثل فرانسوا تروفو وأندريه بازان (ص. ١٢)، حيث

SIDIL OLI III

LINE CALRO

LIN

اعتُبر المخرج في السينما هو «المؤلف الحقيقي» للفيلم، لأن توقيعه الفنى يطبع العمل كله برؤيته الخاصة. من هنا، تنتقل سيديروبولو إلى المسرح لتؤكد أن المخرج المسرحي حين يترك بصمته على العرض - بصريًا وجماليًا وموضوعيًا - يصبح هو الآخر «مؤلفًا» للأداء. ولعل هذا التمدد لمفهوم «الكتابة» من الورق إلى الفضاء المسرحي هو ما يشكّل جوهر الكتاب، إذ تسعى الباحثة إلى إعادة تعريف النص بوصفه نصًا أدائيًا لا يكتمل إلا في الفعل، في الصورة، في الجسد، في التجربة المشتركة بين الخشبة والمتفرج.

وفى قراءتها للتاريخ الجمالى للمسرح الحديث، تضع سيديروبولو يدها على المفاصل الفكرية التي مهّدت لظهور

هذا المفهوم، تشير إلى أن القرن العشرين كان لحظة انقلاب على «التراتبية الأرسطية» التى ميّزت بين عناصر العمل المسرحى، وجعلت النص فى قمة الهرم (ص. ٥). ومع المسرح ما بعد الدرامى، كما يصفه هانس تيس ليمان، تمّ تفكيك هذه البنية لمصلحة أداء مفتوح ومتعدد الوسائط، تختفى فيه المركزية لصالح التشظى والتوازى بين الصورة والصوت والجسد. فى هذا المسرح الجديد، لا يعود المعنى يُمنح للمشاهد جاهزًا، بل يُنتزع من الفوضى والاختلاف. وهذا ما تسميه سيديروبولو بـ«سرقة الواقع» (ص. ٥)، أى استبدال الواقع التمثيلى بواقع جمالى ذاتيّ، يعكس تشظى الذات الحديثة نفسها.

جريدة كل المسرحيين

إن مقدمة الكتاب تشكّل بيانًا فكريًا للدفاع عن المسرح بوصفه فنَّا لا يزال حيًّا في عصر الهيمنة الرقمية، وترى سيديروبولو أن «فن التأليف المسرحى لا يزال حيًا جدًا في عصرنا» (ص. ١٧)، لأنه قادر على استيعاب التحديات الجديدة للميديا والتقنيات والسرعة. المسرح هنا ليس بقايا ماض كلاسيكى، بل مختبر دائم لاكتشاف المعنى عبر أشكال جديدة من الحضور والتفاعل. ويبدو أن الكاتبة، عبر هذا الإصرار، تنقذ المسرح من «نبوءة موته» التي رافقت النقد المعاصر، مؤكدةً أن طاقة الخلق في الفعل المسرحي تكمن تحديدًا في إعادة اختراعه لذاته.

في الفصل الأول من الكتاب «صعود المخرج المؤلف الحديث» (ص. ٢١)، تبدأ سيديروبولو بتأصيل المفهوم تاريخيًا، مشيرة إلى أن مصطلح «المخرج» نفسه حديث نسبيًا لا يتجاوز القرن ونصف القرن. فمنذ نهاية القرن التاسع عشر، ظهر المخرج بوصفه منسقًا للعرض، وصاحب رؤية فنية شاملة تجمع عناصر المشهد المختلفة. وتعود الكاتبة إلى تجربة الدوق جورج ساكس-مينينجن (ص. ٢٣) الذى يُعد أول من أسس لمفهوم «الميزانسين» بالمعنى الحديث، حيث فرض النظام والدقة والتكامل بين الممثلين والديكور والإضاءة، مؤسسًا لما عُرف لاحقًا مسرح الإخراج.

ثم تنتقل إلى إدوارد جوردون كريج الذى وصف المخرج بأنه «الفنان الأعلى» (super artist) القادر على توحيد الفعل والكلمة والإيقاع والخط واللون (ص. ٢٢). لقد أراد كريج أن يجعل المسرح فنًا مستقلًا عن الأدب، وأن يحرره من هيمنة النص. وكان يرى أن المخرج لا ينبغى أن يكون مفسرًا لمسرحية الكاتب، بل مبدعًا لنظامه الجمالي الخاص، وبذلك يكون المؤسس الحقيقى لفكرة «المخرج المؤلف». ومن كريج تنتقل الكاتبة إلى رموز الواقعية مثل ستانسلافسكي وأنطوان، مشيرة إلى أن الأول منح الممثل دورًا مركزيًا في بناء المعنى، بينما أرسى الثاني فكرة «الحائط الرابع» التي كانت لاحقًا موضوعًا للنقد عند بريخت (ص. ٢٥).

وترى سيديروبولو أن القرن العشرين شهد جدلًا خصبًا بين الواقعية والرمزية، بين النزعة إلى تمثيل الواقع والنزعة إلى تجاوزه نحو الميتافيزيقى والروحاني. من هنا، يصبح المسرح عند أرتو — كما في فصله المخصص له بعنوان «دخول أرتو» (ص. ٤٥) — حدثًا كونيًا يتجاوز اللغة، ويعيد المسرح إلى طقسيته الأولى. أرتو، في رأيها، هو أول من نقل وظيفة المخرج من التأويل إلى الخلق، حين دعا إلى «مسرح القسوة» الذي لا يخاطب العقل بل الحواس، والذي يتعامل مع الجسد ط بوصفه لغة بديلة لا تقل شأنًا عن الكلمة. تكتب الكاتبة: ط «كان أرتو أول من يُنسب إليه الفضل في الترويج الرسمي للوظيفة الجديدة للمسرح» (ص. ١٥)، وهو ما جعل تأثيره متد إلى تلامذة كثيرين مثل بروك وغروتوفسكي وباربا.

يتضح من تحليل سيديروبولو أن جوهر «تأليف الأداء» لا يقوم فقط على سيطرة المخرج على عناصر العرض، بل على تحويل المسرح إلى نص جديد يولد في كل عرض. ولهذا، فإن تجربة بيكيت التي تدرسها في الفصل الثالث «اضطراب بيكيت» (ص. ٦٥) ممثل لحظة حاسمة في فهم العلاقة بين الكاتب والمخرج. فبيكيت، كما تقول (ص. ١٩)، جمع بين هويتى المؤلف والمخرج، وسعى إلى ضبط تفاصيل الإخراج بدقة تكاد تُلغى حرية الممثل، ما جعل من عروضه أمثلة قصوى على فكرة «النص المغلق». لكنها في الوقت ذاته تُبرز كيف أن دمج الصورة والصوت والتكنولوجيا في أعمال بيكيت المتأخرة قد فتح المسرح على تجربة جمالية جديدة، يكون فيها النص الأدبي مجرد طبقة من طبقات الأداء.

ومن خلال مقارنة دقيقة بين بيكيت وأرتو، توضح الكاتبة أن الأول جسّد اضطراب المعنى وقلق اللغة، بينما مثّل الثانى قطيعة مع اللغة ذاتها. وفي كلا الحالين، نحن أمام مسرح يتخلى عن الطمأنينة الأرسطية وعن حبكة المعنى المغلق. هذه الجدلية بين الكتابة والإخراج، بين اللغة والجسد، هي ما تسميه سيديروبولو «تأليف الأداء»، حيث يتحول المخرج إلى كاتب يكتب بعناصر العرض لا بالكلمات.

في الفصل الرابع «المخرج المؤلف في الطريق» (ص. ٨٩)، تتجه الكاتبة نحو الميدان التطبيقي، محللةً أعمال مخرجين بارزین مثل بیتر بروك وروبرت ویلسون وسیمون ماكبیرنی وأريان منوشكين، معتبرةً أنهم ورثة الشرارة التي أشعلها أرتو وكريج. تقول: «المخرجون المؤلفون يعرضون مسرحية موجودة بالفعل أو يعيدون صياغتها أو يبتكرون عملاً جديدًا من الصفر» (ص. ١٢). إنها إعادة كتابة مستمرة للنصوص عبر الجسد والفضاء، في حركة دائمة بين الهدم والبناء. وفي هذا السياق، يظهر المسرح كمختبر مشترك بين المخرج والجمهور، حيث تتعدد مستويات التلقى، ويتحول المتفرج من متلق سلبي إلى مشارك في إنتاج الدلالة (ص. ١٦).

وإذا كان هذا الفهم الجمالي قد شكّل أحد أعمدة المسرح المعاصر، فإن سيديروبولو ترى في الفصل الخامس «الوسيلة كغاية» (ص. ١٢١) أن التكنولوجيا والوسائط الرقمية أصبحت مكونًا جوهريًا في عملية التأليف المسرحي. فالمخرج المعاصر يكتب بالصورة الرقمية كما يكتب بالجسد، ويعيد صياغة الزمن والمكان من خلال الفيديو والإضاءة والوسائط المتعددة. تستعرض الكاتبة تجارب مثل بروك وويلسون وليكومت وسيلارز ومارثالر (ص. ٢١) لتُظهر كيف باتت الوسائط لا تُستخدم لتزيين المشهد، بل لتفكيك واقعه وإنتاج معنى جديد. إنها مرحلة يصبح فيها الشكل ذاته محتوى، والوسيلة غاية.

وتُحدّر سيديروبولو في الوقت نفسه من خطر الوقوع في «الشكلية الفارغة» التي قد تُفرغ التجريب من مضمونه،

مشددةً على ضرورة الموازنة بين المحتوى والشكل، بين الدهشة البصرية والعمق الفكرى. إن الإخراج المؤلف لا ينبغى أن يتحول إلى استعراض تقنى، بل عليه أن يظل بحثًا عن المعنى عبر الجمال. وفي هذا، تستعيد الكاتبة روح المسرح الطليعي الأول الذي كان يرى في التجريب وسيلة لتحرير الإنسان من الاغتراب لا لمجرد الإبهار.

إن الفصل السادس من كتاب «تأليف الأداء المسرحي»، المعنون بـ«غزو النصوص» (ص. ١٤٩)، يمثل ذروة التأمل النظرى عند أفرا سيديروبولو، إذ تطرح فيه رؤيتها المتكاملة للعلاقة المعقدة بين النص الأدبي والنص الأدائي، وتعيد النظر فيها يُعرف بـ«نص الأداء» بوصفه كيانًا متغيرًا يولد من التفاعل بين المخرج والممثل والجمهور. ترى سيديروبولو أن المسرح المعاصر لم يعد يقوم على نصِّ ثابت يُقدُّم كما هو، بل على نص مفتوح يتجدد في كل عرض، ويُعاد كتابته في كل ميزانسين، بحيث يصبح كل عرض «تأليفًا جديدًا» في ذاته. في هذا السياق، تقول: «يُدعى القارئ إلى النظر في موقف النص اللفظى كشريكِ قيم في أداء المؤلف» (ص. ٢٠). فالنص، في نظرها، ليس خصمًا للمخرج، بل شريكًا له في بناء المعنى؛ غير أن سلطة الكاتب المسرحي لم تعد مطلقة كما كانت في الماضى، إذ بات المخرج مؤلفًا يشارك النص سلطته، ويحوّله من بنية مغلقة إلى فضاء دلالي مفتوح.

تستعين سيديروبولو في هذا الفصل بعدد من المفاهيم النقدية الحديثة لتدعيم رؤيتها، فتستند إلى جاك دريدا في مفهوم «الاختلاف» (différance) ورولان بارت في فكرة «موت المؤلف»، لتشير إلى أن المسرح الجديد لم يعد يسعى إلى تثبيت المعنى، بل إلى تفكيكه وإعادة إنتاجه في فضاء مرئی وسمعی مفتوح. إنها تتعامل مع النص کـ«جسد حی» يتنفس من خلال الأداء، وليس كوثيقة لغوية جامدة. ومن خلال هذا المنظور، يصبح المتفرج جزءًا من عملية التأليف، إذ يتفاعل مع العلامات والإشارات ليصنع نصُّه الخاص داخل العرض. هذا التحول من النص إلى الأداء، ومن الكاتب إلى المخرج، ومن التلقى السلبى إلى المشاركة النشطة، هو ما تصفه سيديروبولو بـ«دراماتورجيا جديدة مستنيرة بالأداء» (ص. ۲۰).

وتستشهد الكاتبة بمجموعة من الأسماء التي تمثل هذا الاتجاه الجديد، مثل كاريل تشرشل، وتشارلز مي، ومارتن كريمب، وأدريان كينيدى، ومارك رافينهيل، وسوزان لورى باركس، وغيرهم، لتبيّن أن كتاباتهم أصبحت تنبثق من منطق الأداء أكثر من انبثاقها من منطق الأدب. فالنصوص الحديثة - كما ترى - لم تعد تسعى إلى بناء الحبكة أو تطوير الشخصية، بل إلى خلق فضاء للحركة والتعدد، فضاء يُكتب ليُؤدّى لا ليُقرأ. وبذلك يتحول النص إلى نقطة انطلاق لتجربة أدائية جماعية، يتشارك فيها الجميع: الكاتب،

المخرج، الممثل، والجمهور.

ويكشف هذا الفهم أن المسرح ما بعد الحداثة - الذي تنتمي إليه سيديروبولو فكريًا - قد نجح في تجاوز فكرة «المسرح الأدبي» إلى «مسرح الأداء»، حيث يصبح الإخراج كتابة ثانية لا تقل شرعية عن الكتابة الأولى. إن «غزو النصوص» هنا ليس تدميراً لها، بل تحريرها من انغلاقها، وإطلاق طاقتها في الفعل الحيّ. فكل عرض، في رأيها، هو اقتراح جديد للقراءة، وكل مخرج هو كاتب يكتب بلغات متعددة: الصورة، الضوء، الإيقاع، الحركة، الصمت، والمكان.

وفي خامّة الكتاب (ص. ١٧٣)، تعود سيديروبولو لتضع النقاط على الحروف، مؤكدة أن فن «تأليف الأداء» هو استجابة فنية وفكرية للعصر الرقمى الذى نعيشه، عصر تتقاطع فيه الوسائط وتتعدد فيه اللغات. المسرح، بالنسبة إليها، لا يستطيع أن ينافس السينما أو التلفزيون في الإبهار البصرى، لكنه يمتلك شيئًا لا تملكه تلك الوسائط: الحضور الحيّ. هذا الحضور هو جوهر المسرح، وهو الذي يهنح المخرج المؤلف سلطة فريدة، لأنه يكتب أمام الجمهور، لا في غيابه. تقول: «طالما كانت هناك معارك تُخاض في المجتمع وداخل الذات، فسيكون هناك دامًا مسرح» (ص. ١٩). فالمسرح، في نظرها، هو ساحة الصراع الدائم بين الإنسان والعالم، بين الشكل والمضمون، بين الحضور والغياب.

ومن خلال تتبعها الدقيق لتاريخ المخرج المؤلف، تقدم سيديروبولو رؤية شاملة لمراحل تطور هذا المفهوم. فهي تبدأ من كريج وأبيا وستانسلافسكي، مرورًا بأرتو وبروك وغروتوفسكي، وصولًا إلى مخرجي ما بعد الحداثة مثل روبرت ویلسون، بیتر سیلارز، سیمون ماکبیرنی، وإیفو فان هوف. جميع هؤلاء، برأيها، جسدوا التحول من النص إلى الصورة، من الكلمة إلى الفعل، من الكتابة إلى الأداء. وهم يشتركون في رؤية جمالية تعتبر المسرح لغة بصرية حسية متعددة الطبقات. هذا الامتداد الزمنى من مطلع القرن العشرين حتى اليوم يثبت أن فكرة «المخرج المؤلف» لم تعد مجرد اتجاه عابر، بل أصبحت جوهر الممارسة المسرحية المعاصرة. ومما يميز الكتاب أنه لا يكتفى بالسرد التاريخي، بل يقدّم تحليلاً نقديًا متعمقًا لطبيعة العلاقة بين المخرج والممثل والجمهور، وهي علاقة تعاد صياغتها مع كل جيل جديد. فالمخرج المؤلف، في تصوّر سيديروبولو، لا يمارس سلطة استبدادية على ممثليه أو نصه، بل يخلق معهم شبكة من التعاون الإبداعي. تقول في المقدمة: «إن الالتزام بمسرح مفاجئ وصادق وعميق سيبقى هذا الشكل الفنى حيًا دامًًا» (ص. ٩). بهذا المعنى، يتحول المسرح إلى تجربة أخلاقية بقدر ما هو جمالية، تجربة تحاور الذات والعالم في آن.

في هذا الإطار، يلتقى فكر سيديروبولو مع توجهات نظرية ما بعد البنيوية في اعتبار النص بنية مفتوحة، ومع توجهات

الجماليات المعاصرة التي ترى الفن ممارسة نقدية لا مجرد متيل للواقع. ولعل القيمة الحقيقية للكتاب تكمن في قدرته على الربط بين النظرية والممارسة، بين الفكر والفعل. فالمؤلفة ليست باحثة أكاديمية فحسب، بل مخرجة مسرحية لها خبرة عملية واسعة، مما يجعل قراءتها أكثر حيوية وواقعية. فهي تكتب من داخل التجربة، لا من برج نظريً

وفي مقارنة ضمنية بين المسرح والسينما، ترى سيديروبولو أن المخرج المؤلف في المسرح يتميز بخصوصية لا يملكها نظيره في السينما، إذ إن الوسيط المسرحي بطبيعته حيّ ومتغير وغير قابل للاستنساخ. فبينما يمكن للمخرج السينمائي أن يفرض رؤيته النهائية من خلال المونتاج والإنتاج المغلق، يظل المخرج المسرحى في مواجهة مباشرة مع الجمهور، في فضاء حى يستحيل تثبيته. هنا تكمن جمالية التأليف المسرحى: في هشاشته، في تكراره المختلف، في قابليته للتحول الدائم.

يتضح من الكتاب أن سيديروبولو تؤمن بأن مستقبل المسرح يعتمد على قدرته في الاحتفاظ بفرادته في زمن الصور. فالتكنولوجيا ليست عدوًا للمسرح، بل فرصة لإعادة اكتشافه. ومع ذلك، فهي تحذّر من أن الإفراط في الوسائط قد يفقد المسرح جوهره الإنساني. فالرهان الحقيقي ليس في عدد الشاشات أو قوة المؤثرات، بل في عمق التجربة الإنسانية التي يقدمها العرض. تقول في أحد المواضع: «إن السرّ في إنجاز وتأثير بعض العروض يكمن في الطرق التي يقبل بها المخرجون التوتر بين سيميولوجيا الميزانسين وفينومينولوجيا الأداء» (ص. ١٨). فالمخرج الناجح هو من يستطيع أن يوظف العلامات البصرية دون أن يفقد حرارة الحضور الإنساني.

إن ما يجعل «تأليف الأداء المسرحي» عملًا متميزًا هو طموحه النظرى وسعته المرجعية. فهو لا يقتصر على تحليل الأعمال الغربية فحسب، بل يفتح الباب أمام القارئ العربي لتأمل موقعه ضمن هذا الحقل العالمي. وإصدار الكتاب ضمن فعاليات مهرجان القاهرة الدولى للمسرح التجريبي يمنحه بعدًا ثقافيًا إضافيًا، إذ يأتى في لحظة يسعى فيها المسرح العربي إلى إعادة تعريف ذاته وسط التحولات التكنولوجية والاجتماعية المتسارعة. من هنا، يمكن القول إن هذا الكتاب ليس مجرد ترجمة أكاديمية، بل مساهمة فكرية في مشروع التجريب العربي الذي جعل من القاهرة منصة للحوار بين لغات المسرح العالمية.

وبالنظر إلى لغته التحليلية الرفيعة، يظهر أن سيديروبولو تكتب بروح المبدع الذى يرى المسرح كفعل مقاومة ضد السكون. فهي تعتبر المخرج المؤلف وريثًا للطليعة الأولى، وحارسًا لذاكرة التجريب. لكنه في الوقت نفسه، مهدد بأن

يتحول إلى «مدير إنتاج فاخر» إن لم يحافظ على جوهر المغامرة. من هنا تأتى أهمية الكتاب كتحذير فلسفى بقدر ما هو دراسة جمالية: تحذير من أن يتحول التجريب إلى تقليد، وأن تنطفئ شعلة الخلق خلف الزخرفة البصرية.

وفي ضوء هذه القراءة، يمكن اعتبار الكتاب دعوة مفتوحة للمخرجين العرب إلى إعادة التفكير في علاقتهم بالنص وبالممثل وبالمتفرج، وإلى التحرر من الثنائية الزائفة بين oscillated الأدب والإخراج. فالمسرح العربي، الذي طالما بين التبعية للنص الأدبى وبين التجريب البصرى غير المنضبط، يمكن أن يجد في مفهوم «تأليف الأداء» مخرجًا نحو توازن جديد. إن تطبيق أفكار سيديروبولو في السياق العربي يعنى البحث عن كتابة جديدة على الخشبة، كتابة تستلهم الجسد والفضاء والصوت والذاكرة الجمعية، دون أن تتنكر للبعد الدرامي أو للإنسان.

وإذا ما تأملنا نبرة الكتاب الأخيرة، نجدها أقرب إلى بيان للمستقبل: فالمسرح، كما تؤكد سيديروبولو، سيظل قامًّا طالما بقى الإنسان بحاجة إلى أن يرى نفسه على الخشبة، لا في الشاشة. إن «المخرج المؤلف» هو آخر المدافعين عن هذا الحضور، لأنه يكتب من لحم الواقع وروح الخيال. ومن هنا، فإن الكتاب لا يتحدث فقط عن تقنية إخراجية، بل عن موقف وجودى من العالم، عن الإيان بأن الفن فعل مقاومة ضد التلاشي.

في الختام، يمكن القول إن كتاب «تأليف الأداء المسرحي: المخرج في المسرح المعاصر» هو بمثابة خارطة فكرية دقيقة لتحولات المسرح خلال قرن من الزمن، من مسرح النص إلى مسرح الأداء، من سلطة الكاتب إلى سلطة المخرج، ومن الدلالة إلى الحضور. إنه عمل يجمع بين العمق النظرى والثراء الجمالي، بين التحليل الدقيق واللغة الشعرية، ويضع القارئ أمام سؤال دائم: من يكتب المسرح اليوم؟ أهو الكاتب أم المخرج أم الجمهور؟ ربما يكون الجواب، كما تقول سيديروبولو بين السطور، أن المسرح لا يُكتب إلا عندما يلتقى الجميع في فضاء واحد من الخلق الحي.

إن هذا الكتاب، الصادر عن مهرجان القاهرة الدولي للمسرح التجريبي - الدورة الثانية والثلاثون لعام ٢٠٢٥، بترجمة أحمد عبد الفتاح، هو وثيقة فكرية رفيعة تضعنا في قلب السؤال الجوهري للمسرح المعاصر: كيف نعيد اكتشاف الكتابة فوق الخشبة؟ إنه ليس مجرد درس في تاريخ الإخراج، بل هو تأمل في معنى التأليف ذاته حين يتحرر من الورق ليصبح فعلًا حيًّا على المسرح. ومن هنا تأتى أهميته كمرجع نقدى يثرى الفكر المسرحى العربي، ويفتح آفاقًا جديدة للمبدعين الذين يؤمنون بأن المسرح لا يُقرأ بل يُؤدّى، وأن الكتابة الحقيقية تبدأ حين تضاء الخشبة ويولد الضوء الأول في عيون الجمهور.

### جولة في شارع المسرح التركي

🗼 هشام عبدالرءوف



ملاحظة مهمة خاصة بالمسرح تلفت الأنظار حاليًا لدى المعنيين بالحياة الفنية في تركيا. وهذه الملاحظة هي ازدهار مسرح الدولة في هذا البلد الأوروبي الآسيوي.

ويأتى ذلك عكس اتجاه ساد فى سنوات ماضية انصرف فيه جمهور المسرح عن مسرح الدولة باعتباره موجهًا فقط لتحقيق أهداف نظام الحكم وزيادة شعبيته. كما أن الشعب التركى ليس من الشعوب التى تولى المسرح اهتمامًا كبيرًا.

يتناول ذلك تامر كارادوغلى، مدير عام مؤسسة مسارح الدولة. المعروفة اختصارًا باسم «دى تى» التى احتفلت عرور ٢٠ عامًا على تأسيسها. في حديث مع صحيفة ليبراسيون الفرنسية يشير إلى أن هذا الوضع يشكل نجاحًا كبيرًا في ضوء المنافسة الحادة مع مسرح القطاع الخاص الذى يتمتع أيضًا بخبرات وإمكانيات لا يُستهان بها لكنه

وجاء هذا النجاح في رأيه بفضل الالتزام بتقديم أفضل الأعمال لجمهور المسرح التركي.

كما أن مسيرة التطوير لن تتوقف وسوف يعتبر أن مسرح الدولة متراجع دامًا أمام مسرح القطاع الخاص وبحاجة الى التطوير. وامتد التطوير إلى مسارح الدولة في كل المقاطعات التركية وليس في أنقرة أو إسطنبول فقط رغم ما تتكبده ميزانية الدولة من نفقات. هذا فضلًا عن إتاحة

تذاكر المسرح بأسعار مناسبة للجميع. وهذا لا يعيب مؤسسة المسرح فكل الدول تدعم العمل الفني فيها.

#### لغة الأرقام

ويحتكم كارادوغلى إلى لغة الأرقام فيقول إن المؤسسة تجمع بين المسارح الثابتة وبين الفرق المسرحية المتجولة التي تعرض أعمالها في أكثر من مدينة ما جعلها أكثر المؤسسات الثقافية نشاطا في تركيا. ويقول إن المؤسسة كانت تدير ٥٩ مسرحًا العام الماضي ارتفع عددها إلى كانت تدير ٥٩ مسرحًا العام الماضي ارتفع عددها إلى عمرحًا هذا العام، ويأمل أن تصل إلى سبعين مسرحًا في العام المقبل، لأن افتتاح المزيد من المسارح أولوية تدعمها الدولة.

ويجرى حاليًا الإعداد لمسرح مملوك للمؤسسة في مقاطعة «كارس» وآخر في مقاطعة «هاتاي»، وهناك مسرح تابع للقطاع الخاص في مقاطعة ديار بكير جنوب شرق تركيا يعود تاريخه إلى ٤٠ عامًا. وهذا المسرح تفاقمت خسائره حتى أقدم أصحابه على التبرع به للمؤسسة ليصبح تابعًا للدولة.

ويحتكم إلى لغة الأرقام مرة أخرى وإلى إنجاز آخر والتحدى الرئيسى أمام فيقول إن عدد مشاهدى مسرحيات المؤسسة تجاوز المسرح عامًا بعد عام.

العام الماضى مليونى مشاهد. ويعتقد أن هذا الرقم سوف يتحطم قبل نهاية العام الحالى بعد أن بلغ فى الشهور التسعة الأولى من العام ٢,٢ مليون. ويرجع ذلك إلى اختيار الأعمال المعروضة بعناية فائقة وإعادة تقديم بعض العروض الناجحة حتى لو كان القطاع الخاص قدمها من قبل.

#### مفتاح النجاح

ويرى كارادوغلى أن أهم مفاتيح نجاح المؤسسة تكمن فى نجاحها فى رفع درجة الاهتمام بالمسرح بين رجل الشارع التركي وبمعنى آخر بين الجماهير التركية وإقناعها بأن المسرح فن جميل هادف يقدم المتعة للجماهير عندما تحضر وتتفاعل مع الممثلين أمامها.

وهذا أمر له أهميته في دولة لم يكن شعبها يهتم كثيراً بالمسرح حتى سنوات قليلة مضت. من هنا كان العرض يقتصر على الأعمال التي يمكن أن يستمتع بها الجمهور. ويشير إلى أنه عندما تولى إدارة المؤسسة لم يكن عدد جمهور مسارحها يتجاوز مليونًا ومائة ألف في السنة. والتحدى الرئيسي أمامه حاليًا هو أن زيادة عدد جمهور

مسرح الدولة يجذب الجماهير بعد عشرين عامًا





### دعم المسرح مطلوب والفن يبني المجتمع

ويأمل عندما تنتهى رئاسته للمؤسسة أن يكون قد ترك أساسًا يساعد من حوله على زيادة عدد جمهور المسرح. والاحتمالات كبيرة في بلد يزيد عدد سكانه عن ٨٥ مليون نسمة.

#### غير ربحية

ويعود إلى الحديث عن المؤسسة فيقول إن أحد أسباب نجاحها تكمن فى إنها غير ربحية. فهى تقدم الخدمة المسرحية بعشر تكلفتها فقط. وغنى عن البيان أن الفن المسرحى مكلف بل مكلف جدا وهو ما أدى إلى إغلاق العديد من الفرق المسرحية الخاصة أبوابها بعد ن عجزت عن تحقق إيرادات توازى نفقاتها.

وفي ذلك يشير إلى هجوم تتعرض له المؤسسة والدولة

بوجه عام بالخوض في منافسة غير عادلة وغير متكافئة. وهذا هجوم غير موضوعي وغير مقبول لأن الثقافة ليست سلعة تقليدية يتم التعامل معها بحسابات الربح والخسارة بل هي خدمة ترتقى بحياة الشعوب. ويشير إلى أن أسعار تذاكر مسارح المؤسسة تكاد تكون شبه رمزية باستثناء مسارح انقرة واسطنبول وازمير.

ويقول أن هذه التكاليف لا تنفق بشكل عشوائى بل تراعى اعلى درجات الجودة فى الديكور وفى الملابس وفى النصوص نفسها وفى اختيار أفضل الممثلين لتوفير المتعة الفنية والثقافية للمشاهد بأقل تكلفة..وهذا امر لايستحق الهجوم. وهو على اية حال سوف يسعى لدى الدولة لتقديم معونات لفرق القطاع الخاص اسوة بما هو معمول به فى دول كثيرة. وهذا اقصى ما يستطيعه.



وقد تم استحداث برنامج "بطاقة الصغار" الذى يتيح لمن تقل أعمارهم عن ١٨ عاما حضور العروض المسرحية لمدة عام مجانا.

#### مهرجانات

وتحرص المؤسسة على تنظيم عدد كبير من المهرجانات سنويا منها سبعة دولية واثنان محلية. وتحقق هذه المهرجانات نسب حضور قياسية مثل مهرجان انطاليا الذى زاد عدد رواده بنسبة ١٣٩٪ هذا العام بالمقارنة بالعام الماضي.

والمؤسسة ليست منغلقة على تركيا بل تستضيف فرقًا أجنبية لتقديم عروضها المسرحية وتسافر فرقها إلى الخارج لتقديم عروضها. وهي تركز حاليًا على روسيا والدول الناطقة بالتركية. وتنوى قريبا إرسال بعض فرقها إلى الولايات المتحدة وكندا.

ويعكف كارداغلى حاليًا إعداد برنامج «جينج شان» الذى يهدف إلى تكوين أجيال جديدة من الممثلين والمخرجين وتنمية مواهبها كى تحمل راية المسرح التركى الحكومى والخاص، على حد سواء.

وتعتمد المؤسسة على التعاون مع الجامعات التركية سواء لجذب طلبتها الى المسرح أو البحث بينهم على العناصر الواعدة من ممثلين ومخرجين وكتاب مسرح.

ويقول إن المؤسسة لا تقوم عليه وحده وهو ليس صاحب القرار الوحيد. وعلى سبيل المثال هناك المجلس الأدبى للمؤسسة الذى لا يمكن عرض أى مسرحية على مسارحها إلا بعد إجازته إياها. ويستطيع أى مؤلف مسرحى تقديم إبداعاته لتقييمها إلى المجلس.

ويعود كارادوغلى فيؤكد في النهاية أن الفن خصوصًا المسرح وسيلة لتغيير المجتمع إلى الأفضل. وهذا الأمر يحتاج جهودًا مخلصة وإصرارًا وثقة بالنفس ومهارات فنية عديدة.

ويكفى للتدليل على نجاحه في إدارة المؤسسة أنها قبل أن يتولى رئاستها كانت تحقق ١٠ فقط جوائز في الموسم الواحد، والآن حققت أكثر من مائة جائزة في موسم

# نقد الأداء المسرحي

### الكتابة الحية كإبداع فينومينولوجي (١)





تأليف: ديانا داميان مارتن الفتاح الفتاح

كتابة متعدد المؤلفين وممتد، أشرفت عليه بالتعاون مع فرقة المسرح البريطانية «فورسد إنترتينمنت»، لعرضهم «كيزولا Quizoola!»، وهو عبارة عن لعبة أسئلة وأجوبة بين الفنانين في آن واحد، وقد بُثّ مباشرةً من معرض ميلينيوم في شيفيلد في ٢١ نوفمبر/تشرين الثاني ٢٠١٤، ابتداءً من الساعة ١١:٤٥ مساءً، لمدة أربع وعشرين ساعة.

استضاف «كيزولا!» تسعة كتّاب،() تفاعلوا مع العرض الذي بثوه مباشرةً عبر الكتابة المباشرة - نصوص نقدية لمختلف أنواع العدوى الشكلية، رُفعت على موقع مُخصص تستضيفه مجلة اكسينت Exeunt. وركز مشروع الكتابة على عملية التفاعل والانقطاع، واستفزاز الوساطة الرقمية، والمقاطعة، والمدة الزمنية، واستمد اللهامه من بنية العرض. وفي «كيزولا»، يُجرى مُؤدّيان جلسة أسئلة وأجوبة لمدة ساعة، تتضمن مُشاركات من الجمهور الذي جُمِع قبل العرض؛ وفي «كيزولا!»، نُفّذت تحولات مُماثلة من قبل كاتبين في كل مرة، دامًا من مواقع مُختلفة في المملكة المتحدة وخارجها. تناولت المنشورات أنواعًا مختلفة من العدوى الشكلية، وكانت من تأليف شخص واحد، ولكن في بعض الأحيان وكانت من تأليف شخص واحد، ولكن في بعض الأحيان

كانت مُتقاطعة؛ وشملت تحليل لحظات مُحددة من العرض، ومعلومات سياقية، والتفكير الترابطى، والتوثيق المُضلّل، والروابط المُضمّنة، وتجارب مادية مُقدّمة عبر الإنترنت. المُؤدّون المُشاركون في «كيزولا!» انشغلوا بسيل المنشورات في فترات الراحة، وفي بعض الأحيان، ظهرت إشارة ضمن الإجابة.

وربها كانت برودة ذلك اليوم من نوفمبر، أو اقتراب منتصف الليل، هو ما أدى إلى ضوضاء رقمية على حاسوبي بسبب بدء البث المباشر لـ»كيزولا!»؛ فبينما كنت أكتب ردى الأول، لاحظتُ انقطاعًا، لا مفر من تكراره. غمر الصوت المتواصل الصورة الثابتة المُبكسلة بكراره. غمر الصوت المتواصل الصورة الثابتة المُبكسلة لا أصواتهم. في الصمت الجمالي، وجدتُ تعليقًا غريبًا: تعليقًا لفترات زمنية متوازية ومتزامنة، حيث كانت تعليقًا لفترات زمنية متوازية ومتزامنة، حيث كانت استراتيجيات الكتابة في صياغة المعنى تتنافس وتُكمّل استراتيجيات الأداء. وبينما لم يكن هذا السكون المُتقطع ليحدث إلا من خلال الوساطة الرقمية، فقد تذكرتُ شعورًا مشابهًا في حالات انقطاع الانتباه القصيرة أثناء لقاءات الأداء. في هذه اللحظات التي تأخذ الناقد إلى مكان آخر، يصبح التفكير بهثابة نوع من التوقف، أمام مكان آخر، يصبح التفكير بهثابة نوع من التوقف، أمام

يتناول هذا الفصل مواجهة مزدوجة بين الأداء ونظيره الرقمى، وبين النقد وعملياته الفكرية. إذ يبدأ في أواخر شتاء نوفمبر، في نزوح غريب، ويتبع ضجيج النصوص الرقمية على الإنترنت. وهنا أسأل: ما الذي قد يكون واضحًا في شرح ظاهرة المعنى في النقد في لحظة الأداء؟ ما هو الرهان في بنية الإدراك المعاصرة، عندما يكون هذا الإدراك موجهًا نحو استجابة فاعلة؟ وأي نوع من التجربة الحسية قد يتشكل بين الجسد والافتراضي، على حافة تبلور اللغة؟

وبالاعتماد على التأملات الفينومينولوجية للفيلسوفة هانا أرندت حول الفعل والتفكير كعملية مُزعزعة، ونظرية الأداء عند إريكا فيشر-ليشته حول جمالية الأداء المعاصر، أستكشف الكتابة النقدية المباشرة كتدخل رقمى في بيئات المعنى المتعددة. أتوجه إلى مشروع



شيء لا يمكن أن يقف ساكنًا - ما تشير إليه أرندت بأنه شيء «غير ملائم»، يقاطع المفكر ويصرفه عن اللحظة

على علامة الترقيم الصغيرة الأخرى التي يمكن أن يكون لدينا مشاعر بشأنها، وهي علامة الاقتباس للملكية.

في وقت متأخر من الليل، وإن لم يكن متأخرًا جدًا، إلا أن الصوت الجديد أثقل، والأجساد مختلفة عندما تكون هناك غموض مستمر وتوقعات مرتبطة.

إنه مثل هذا: تذبذب، سلسلة من القرارات، التي نشعر بثقلها أو نشهدها: يتم تبديد الفعل، وتتراكم المراجع (أقل من الصفر، نيورومانسر) الملاحظات (رأني اثنان من الغرباء أدخل المبنى، كنت هناك قبل أن آقي إلى هنا) التأملات (كنت بالخارج قبل أن أولد) التهديدات (هل أنت تتصرف بشكل سيئ) التأملات الدرامية (ما الذي يحدث بسبب السخرية الدرامية عندما يضع شخص ما بعض الحديد فيها) التكرار (ما هي دولتك الأفريقية المفضلة؟)

> أو هنا أو

السيدة تاتشر المفقودة/غواصة

• دیانا.

(الشكل ١-١١. لقطة الشاشة. عرض «كيزولا!» ديانا دامیان مارتن)

لقد جعلنى الضجيج الرقمى أدرك بوضوح ظواهر النقد، والنقد كظواهر أيضًا، كاشفًا عن شبكة معقدة من الأحداث تبدأ في لحظة لقاء الأداء وفي اتجاهات الاهتمام الكتابي المتعددة. بدا لى أن ما كنا ننخرط فيه لم يكن سوى متابعة الاستنتاجات المحتملة لمثل هذا التفكير الفينومينولوجي في النقد. اذ تكشف لحظات التوقف عن العمل عن التكوين وسياسة اللقاء بين الإدراك والفكر وتعدد أشكال صنع المعنى. أعتبر أن النقد هو ذلك التكوين الذي لم يسبق له مثيل، وكشكل من أشكال التقديم الإبداعي، القائم على الفعل (فعل الصنع). هنا، أقترح أن النقد هو مثل هذا التكوين، الذى يتميز بظواهر التقاء متعددة، على الحدود بين الفكر والفعل.

لاستكشاف هذا «التكوين الفنينومينولوجي"، أضع الكتابة الحية أولاً كجزء من حركة ناشئة لنقد الأداء، لتُعنى بالتجريب الشكلى، وأفصّل في كيفية ارتباطه مسائل المظهر. وبدراسة تفاعل الفكر والمظهر عند

أرندت، أضع نقد الأداء باعتباره منخرطًا في عمليات المظهر. وأحدد ذلك بالاستعانة بأعمال فيشر-ليشته حول تعددية صنع المعنى وعدم استقرارها في الأداء المعاصر. الاستراتيجيات الشكلية التي يبنى عليها عرض «كيزولا!» مُدمجة في عمليات المظهر، وهي لا تمنح بعدا سياسيا لكيفية تصورنا للنقد كنشاط تفكير فحسب، بل أيضًا كنشاط حسّى.

#### • بيئات النقد المتغيرة

في العقد الأول من القرن الحادي والعشرين، اندلع نقاش عام حول الحدود المهنية للنقد في المسرح والأداء. وتعلق هذا النقاش بترسيخ النقد الإلكتروني كبديل صوتى وواضح لوسائل الإعلام السائدة. وفي ظل أزمة اقتصادية متفاقمة، وتغير أولويات التقييم الثقافي على المستويين المؤسسي والحكومي، فمثّلت هذه النقاشات العامة تحولاً في ثقافة النقد، اتسم بتنافس ادعاءات الشرعية: الشك في قلة تنوع نقاد الصحف، والتخفيضات المتلاحقة التي أدت إلى طرد عدد من النقاد دون إيجاد بديل، وتنامى مجتمع المدونات الذى يتعارض مع الصورة المتجانسة للناقد في وسائل الإعلام السائدة.()

في مجموعة مقالاتها المحررة حديثًا، «نقد المسرح: تغيرات المشهد»، تُحدد المحررة دوشكا رادوسافليفيتش ثلاثة مشاهد متنافسة كجزء من هذا التحول: النقد الأكاديمي، بصراعه بين التقييم والتفسير، ونقد الصحف، الذى يتميز بتناقص الموارد المخصصة لنقد الفنون، والمجلات (ولاسيما «خشبة المسرح» و»الوقت المستقطع»)، والنقد الإلكتروني. وتمييزًا بين الوسائط السائدة وعالم النقد الإلكتروني، تُقارب رادوسافليفيتش هذا الأخير من خلال التزامه عجال تكنولوجى واجتماعي-اقتصادى مُميز.() وبينما يرتبط المشهد المتغير الذى تُجسده رادوسافليفيتش ارتباطًا واضحًا مسائل الشكل، والقدرة الخطابية، والطموحات المفاهيمية للنقد، فإنه يرتبط أيضًا بالضغوط المتغيرة للسوق الثقافي، وموقف تأملي ذاتي تجاه الإشارة إلى القيمة الثقافية والدفاع عنها ووضع علامات عليها. في معظم الأحيان، تظل أشكال النقد الموضحة في الدراسة ملتزمة بالمراجعة باعتبارها النموذج الرئيسي الذي يتم من خلاله التعامل مع الكتابة.()

بالتزامن مع ظهور النقد الإلكتروني في أوائل العقد الأول من القرن الحادى والعشرين، غت ثقافة بديلة، 🔓 متداخلة في نسيجه، ولكنها منفصلة عنه أيضًا، ثقافة معنية شكليا بحدود النقد، ومتجاوزةً للتقييم، وخارجةً عن الجذور الصحفية للمراجعة. ففي عام ٢٠١٢، نشر



أنتوني هورويتز، المقيم في الولايات المتحدة، مقالًا لموقع روبوت الثقافة Culturebot بعنوان «إعادة صياغة الناقد للقرن الحادى والعشرين: الدراماتورجيا، والدعوة، والمشاركة»، والذى جسّد وعبّر عن تركيز عدد متزايد من النقاد العاملين داخل الوسائط الرئيسية وعلى هامشها، وفي عالم المدونات والمنشورات الإلكترونية. عبر مقال هورويتز عن قلق متزايد تجاه المراجعة كشكل نقدى شامل وفريد، يتردد صداه خارج المحيط الأطلسي. دافع المقال عن إعادة صياغة علاقة النقد بالأداء، بعيدًا عن التقييم الذي يُعدّ جوهر المراجعة. تتصور «الأفقية» علاقة حوارية بين الأداء والنقد، مرتبطة بالتفسير والتقييم.

يتحدث هورويتز عن «المعلومات والفحص والتفسير» و»خلق السياق من خلال ربط العمل المطروح بأفكار أوسع، وبالسوابق التاريخية والجمالية، وبالعالم الذي نعيش فيه». ويرتبط الأسلوب الأفقى أيضًا بالنقد المُدمج، حيث يُشجع الكاتب على الانخراط في العملية الفنية ومراقبتها بفاعلية، متخذًا «الدور المزدوج للكاتب المسرحى والشارح». في مساهمتها في كتاب رادوسافلجيفيتش، تتحدث الناقدة مادى كوستا صراحةً عن تأثير فكر هورويتز على ممارستها، حيث انتقلت من ناقدة صحفية إلى كاتبة تعمل على هامش النقد، ولكن في خضم الأداء ومساراته.

يُعدّ هذا التموضع الجديد علامةً على التميز الذي لطالمًا حافظت عليه الممارسة السائدة: فعمليات النقد في التقييم الثقافي، كخدمة للأداء، تنطوى على رفض واضح للمشاركة الثقافية أو تنطوى على مفاوضات أخلاقية. ويتجلى هذا في المناقشات التقليدية حول النقد التى تُبرز الموضوعية كضرورة للحفاظ على الدقة النقدية، في حوار مع التحولات في مفاهيم النقد التي كشفت عنها ما بعد الحداثة.() وقد مثّلت الأفقية، وما تلاها من أعمالِ نقديةٍ مُدمجةٍ غذتها، نقطةً تحولِ في النقد من خلال التعامل مع الذاتية ليس كنموذج، بل كجزء لا يتجزأ من العملية النقدية. وإذا كانت المراجعة تُؤيّد صورة الناقد كموقع تمثيليّ فريد للخبرة، فإن الأفقية تجذب اهتمامًا متزايدًا بتفاعلِ أكثر مفاهيميةً وحواريةً يُراعى دور الذاتية في النقد.

مع ذلك، سبقت النزعة الأفقية مجموعةٌ مهمة من الأعمال النقدية التجريبية والمفاهيمية المنبثقة من ي مجالَى الأداء والفن الحي live art. نشأ مشروع «الحوارات المفتوحة»، وهو مشروع تعاوني بين ماري باترسون وراشيل لويس-كلافام، «يُنتج الكتابة عن الأداء وكأداء»، نتيجةً لبرنامج «الكتابة من الفن الحي»، وهو



٢٠٠٦. دعا مشروع «الحوارات المفتوحة» إلى الاهتمام بالحوار وإحداث تغيير جذرى في «مجال النقد من حيث الشكل والوظيفة وإمكانية الوصول»، وعمل على نموذج النشر الذاتي، في وقت كانت فيه المدونات الإلكترونية قد بدأت للتو في اكتساب زخم في مجال النقد الأوسع.

إلى جانب هذا الاهتمام الرسمى بحدث النقد، نشأ ما سيصبح نموذجًا تعاونيًا طويل الأمد بين المهرجانات والكتاب، مع تأسيس مهرجان سبيل للأداء الفنى من قِبل فرقة باسيتي. مُكرّسًا لعرض الأعمال في مجالات الفن الحى والمسرح التجريبى والأداء، تضمن مهرجان سبيل برنامجًا للكتابة بعنوان «سبيل: أوفر سبيل»، ابتكره المشاركون في برنامج «الكتابة من الفن الحي» وأشرفت عليه مؤسسة «أوبن-ديالوجز».

في نسخته الثانية عام ٢٠٠٩، أبرز مشروع «اراقة: فيضان «Spill: Overspill» هدفه المتمثل في الاستجابة «نقديًا للأعمال المعروضة، وخلق سياق خطابي آني لمهرجان «اراقة»، سياق ينبثق من السياقات المعتادة للمهرجان». منذ انطلاقته، قدّم « اراقة: فيضان» نفسه ك»برنامج كتابة نقدية مُصمّم خصيصًا» يقع في «قلب مهرجان «اراقة». يُعدّ تركيزه على فعالية النقد أمرًا غير مسبوق في المملكة المتحدة. ويُعدّ ابتعاده عن التقييم نتيجة مباشرة لطبيعة المشروع الراسخة، الذى يتسم بالتجريب الصريح، ولكنه يعتبر النقد أساسه. يستند «اراقة:

فيضان» إلى مفهوم الكتابة كحدث ناشئ ضمن الكتابة الأدائية.

تُشكل هذه المناهج النقدية سلسلةً من التجارب التي تُراعى تداخل الشكل والمضمون، وتجربة الأداء كنقطة انطلاق نقدية، ويمكن فهمها بشكل عام من خلال ما أسميه نقد الأداء() ما أقصد التعبير عنه هنا هو قاسمٌ مشترك لا يقتصر على مهنة النقد، بل يُنوّع دلالاته الشكلية كممارسة. فنقد الأداء هو وسيلةٌ للدلالة على نطاق أوسع للأشكال التي قد تندرج تحته، مع الإقرار بالأصول المميزة لنقد المسرح كنقد صحفى وأدبى.

يبرز عرض «كيزولا!» عند تقاطع تواريخ حديثة متعددة وهامشية، كمثال على نقد الأداء. فهو يستند إلى مفهوم الرقمى كمجال عام ذى دلالات شكلية، ويتابع نسخة سابقة، استجابةً لعرض «وفي ألف ليلة وليلة»، وهو عرض ترفيهي إجباري ممتد، تلاعب بحدود وأشكال السرد، والذي كتبت عنه في مكان آخر.() في حين أن «كيزولا!» في حوار مع الأداء، فإن وجوده على الإنترنت، وانفصال كتّابه المشاركين عن اللحظة الحية، يشملان شاعرية مختلفة.

يقع «كيزولا!» ضمن سلسلة أعمال تتناول الحدود بين عمليات بناء المعنى في الأداء وتلك الخاصة بالنقد، وهو يتأرجح على حافة التأويل. يسعى إلى التدخل في تدفق المعنى المتراكم في البيئات الرقمية المتعددة للأداء، وإلى تقديم وثيقة بديلة ونقدية، مع ذلك، لا تخضع للتمثيل.



### •

### النقد المسرحي السري والمجهول في مصر(٤٦)

# السيد طليب ومشروعه المسرحى!



# سِرِيْ يَرْفَلِي (اِسِيَ عَلِيكِ لِ

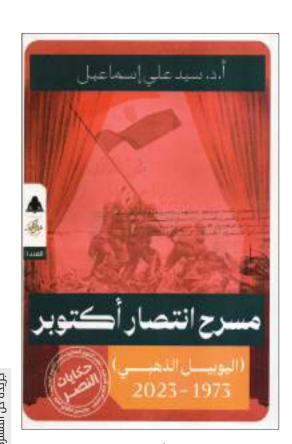
كنت أتمنى أن أسير مع كتابات «السيد طليب» المسرحية، التى يتحدث فيها عن نضال بورسعيد، أو عن نضال الشعب المصرى، لأننى لاحظت أنه توجه أصيل فى كتاباته! لكن للأسف لو تتبعت هذا الخط بمفرده، سأضطر إلى تجنب الكثير من نصوص السيد طليب التى أملكها، والتى لم تُنشر حتى الآن! لذلك سأضطر إلى المرور على جميع ما لدى من نصوصه، حتى أحفظ لهذا الكاتب حقه التاريخي فيما كتب، مع الإشارة إلى جهوده الواضحة في تسجيل نضال أهالي بورسعيد والشعب المصرى ضد أعداء مصر!

بعد أن كتب السيد طليب مسرحية «حكاية بلدنا» عن العدوان الثلاثي، ومسرحية «الموقع ٢٣» عن النكسة - وقد تحدثنا عنهما في المقالة السابقة - وجدته كتب مسرحية «هيلا هيلا يا مصر» عن انتصار أكتوبر العظيم، وهي ريبورتاج مسرحي عن أحداث ٦ أكتوبر ١٩٧٣، وقدمها للتمثيل في الثقافة الجماهيرية، ونالت ترخيصًا رقم «٣٣٨» بتاريخ ١٩٧٣/١٢/٣١ . وبكل أسف لن أكتب عنها هنا، كوني كتبت عنها بإسهاب في كتابي «مسرح انتصار أكتوبر» الذي أصدرته الهيئة المصرية العامة للكتاب عام ٢٠٢٤.

۱۹۷۸/٦/٦ أما شخصيات المسرحية، فقد لاحظت تكرار بعضها مع النصوص السابقة لمشروعه، وجاءت هكذا: سفروت، ملك الفقر، العربي، مسعد، على بيك، كتكوت، أبوالعربي، أم العربي، رزة، فاطمة، أسامة، ثلاثة من الفدائيين، مجموعة من البائعين. كتبت الرقيب «فادية محمود على بغدادي» تقريرًا لهذه

المسرحية، قالت فيه: «تدور أحداث هذه المسرحية في بورسعيد، وهي تبين كيف كانت الحياة في بورسعيد قبل الثورة وكيف كان الشباب يشترك في المقاومة الشعبية ضد الإنجليز من هؤلاء الشباب مسعد. كما كان هناك سفروت الذي كان يحب رزة، والعربي الذي كان يحب فاطمة. وتحدث الثورة والشباب يسعد بطرد الإنجليز ويعيش حياة سعيدة يكسب من الصيد ومن الميناء. ثم تحدث حرب ٥ يونية وبعد النكسة يعانى شعب بورسعيد من الهجرة وترك الديار ونجد أن الشباب والكهول يأملون في العودة لبورسعيد.. حتى يكون الانتصار في العاشر من رمضان ويعود أهل بورسعيد إلى وطنهم العزيز فرحين بالعودة كما تحدث ثورة صناعية وتجارية في بورسعيد بعد أن تصبح مدينة حرة وبعد مشاريع الانفتاح نجد أن سفروت ظل على حبه ووفائه لزوجته رزة. أما العربي فقد تزوج بفتاة أخرى ليشارك والدها في بوتيك تجارى.. وتنتهى المسرحية بالحياة والحركة التي عادت لبورسعيد ولشعب بورسعيد. «الرأى»: المسرحية تبين كفاح شعـ بورسعيد وحبه لوطنه وارتباطه بأرض وطنه وكم قاسى وقت الهجرة وكم كانت الفرصة بالعودة إلى أرض الوطن. أرى لا مانع من التصريح بتأدية هذه المسرحية مع مراعاة الملاحظات

المسرحية التالية كتبها السيد طليب عام ١٩٧٧، ونسختها المكتوبة بالآلة الكاتبة محفوظة لدى تحت رقم «١١١٥»، وعنوانها «روميو وجانيت»، ومكتوب في صفحتها الأولى الآتى: تأليف جان أنوى، إعداد السيد طليب، إخراج ماهر عبدالحميد، لصالح مسرح الطليعة، وتم تقديمها إلى الرقابة يوم ١٩٧٧/١١/٦. ولأنها إعداد تصلح للدارسين الذين يكتبون عن الإعداد المسرحى. ونص التصريح يقول: «لا مانع من الترخيص بأداء هذه المسرحية «روميو وجانيت» لمسرح الطليعة على أن يراعى الآتي: إخطار الرقابة بموعدى التجربة النهائية والعرض الأول لهذه المسرحية حتى يتسنى بعد مشاهدتها الترخيص بها. [توقيع المدير العام] عدلى نور، ثم خاتم الترخيص رقم «٢١٨» بتاريخ ١٩٧٧/١١/١٧. النص المسرحى التالى الذي كتبه السيد طليب وأخرجه أيضًا كان بعنوان «أحلى صباح يا بورسعيد»، وأحتفظ به تحت رقم «٤٤٩»، وهو نص مكتوب بالآلة الكاتبة، وواضح أنه استكمال لمشروعه في الكتابة عن ظروف العدوان الثلاثي والنكسة، وأيضًا ظروف انتصارات أكتوبر وما بعد حرب أكتوبر! ما يعنى أننا أمام مشروع يستحق الدراسة من قبل الباحثين! والصفحة الأولى مكتوب عليها الآتي: وزارة الثقافة والإعلام، المراكز الثقافية، مديرية الثقافة ببورسعيد، قصر الثقافة. فرقة قصر ثقافة بورسعيد المسرحية، تقدم الملحمة الشعبية، من التراث البورسعيدى «أحلى صباح يا بورسعيد» تأليف وإخراج السيد طليب، أشعار سليمان أبوالنجا، مع أغاني من التراث. ومكتوب في آخر صفحة من النص بالآلة الكاتبة «انتهت بحمد لله، السيد طليب ٣١ مايو سنة ١٩٧٨». وهذا النص قُدم إلى الرقابة يوم



غلاف كتابي مسرح انتصار أكتوبر



الآتية: حذف ص ٧، ٨، ٩، ١٢ بالفصل الأول، والفصل الثانى ص ٤، ١٢، ٢١، ٢٠، ٢١، ٨٦. كما أرجو إخطار الرقابة جوعدى التجربة النهائية والعرض الأول».

وقال الرقيب «فتحى مصطفى عبد الرحيم» في تقريره تفاصيل

دقيقة: «تدور هذه المسرحية حول سفروت الذي يعمل في ميناء بورسعيد وحبه لرزة، واعدًا إياها بالزواج منها. كذلك حب عربي لفاطمة ذلك الإنسان الذي يعمل مع الجيش الإنجليزي ويكسب من وراء ذلك مكسبًا كبيرًا يصرفه كله على لعب القمار ولم يترك منه شيئًا وتحاول والدته أم عربي أن تقنعه بالعدول عن العمل مع الإنجليز فلم تفلح في ذلك ويطمع في زواجه من بنت خاله الذي يرفض زواجه بها ما دام يعمل بالجيش الإنجليزي وعرض عليه العمل معه في الميناء ويقتنع عربي بهذه الفكرة نظرًا لحبه الشديد لفاطمة ويعمل مع خاله في الميناء. وتمر الأيام ويكبر الحب بينه وبين فاطمة منتظرين اليوم الذى فيه يتم زواجهما وكلما مرت الأيام كلما ازداد كره الشعب البورسعيدى للجيش الإنجليزى والعمل معهم. ويمر الزمن وتكثر هجمات الإنجليز واعتداءاتهم على الشعب البورسعيدي ولم يكن لهم إزاء ذلك من بد سوى العمل على مقاومة جيش الاحتلال والوقوف في وجهه مهما كلفهم ذلك من هن وذلك بتأليف الكتائب الشعبية وكتائب الفدائيين وأخذوا يجمعون الأسلحة ويخترقون مواقع العدو في تجمعاتهم ومعسكراتهم وتنهال فيهم على العدو الهجمات والاغتيالات مما جعل جيش المستعمر دامًا في ذعر مستمر أمام ذلك التكتل الشعبي، ويقاوم الجيش الإنجليزي بطلقاتهم النارية ودباباتهم وطياراتهم هذا التكتل ويقسم الفدائيون أنفسهم على فرقتين فرقة لإطفاء الحرائق التى يشعلها المستعمر وفرقة لمواجهة العدو حتى أصبحت بورسعيد مسرحًا للنيران والحرائق والجيش الإنجليزى تزداد هجماته يومًا بعد يوم. ويقر على الشعب الهجرة من بورسعيد. ويهاجر ذلك الشعب بعد قتال شدید ومستمیت داخل کل شارع بل وکل بيت وتستمر الهجرة وقتًا غير قصير وكأن كل يوم عر على ذلك الشعب يقدر بآلاف الأيام غير ناسين لبلادهم وظلت بورسعيد ماثلة دامًا أمام أعينهم لا تكاد تفارقهم وهم ينتظرون يوم العودة إلى بلادهم ويرحل الإنجليز من بورسعيد وبغير رجعة بعد أن خابت آمالهم أيام صمود ذلك الشعب المكافح ويعود ذلك الشعب إلى بلادهم بعد أن سطرت دمائهم الكفاح على أحرف من نور وبعد أن امتلأت الخيرات ببورسعيد وما حقق فيها من تعمير وإصلاح وأصبحت سوقًا حرة يقصدها الجميع من أنحاء البلاد وبعد أن أصبحت رمزًا للبطولة والفداء وعنوانًا للتضحية والاقتداء. وتنتهى المسرحية بعودة سفروت وزوجته رزة مع ابنهما أسامة وكذلك عودة فاطمة مع زوجها عربي الذي كانت تتمنى أن تلد في موطنها الأصلى بورسعيد وقد حقق الله لها ما أرادت وولدت المولودة السعيدة لعربي ببورسعید. «الرأی»: مسرحیة «أحلی صباح یا بورسعید» تبین كفاح شعب بورسعيد في طرد المستعمر عن بلادهم وبذلهم



#### الصفحة الأولى من مسرحية شبيك لبيك

في سبيل ذلك كل غال ورخيص حتى أجادوا بدمائهم الغالية رخيصة مقابل حبهم لبلادهم إلى أن حقق الله لهم ما أرادوا بعد طول كفاح وعادوا إلى بلادهم بعد أن ملأها العمران والتشييد، وأصبحت سوقًا حرة يقصدها الجميع من أنحاء البلاد وبعد أن أصبحت رمزًا للتضحية والفداء. لذلك أرى الموافقة على الترخيص بالعرض بعد تنفيذ الملاحظات الآتية: في الفصل الأول تنفيذ الحذف في الصحائف ٧، ٨، ٩، ١٢، ٢٩. من الفصل الثاني تنفيذ الحذف في الصفحات ٤، ١٢\_ ١٦، ٢٠، ۲۱، ۲۸». وفي نهاية التقرير توجد تأشيرة المدير العام «اعتدال ممتاز» جاء فيها: «بعد الاطلاع على مسرحية «أحلى صباح يا بورسعيد» المقدمة من قصر ثقافة بورسعيد، وبعد الاطلاع على تقارير الرقباء الموافقين عليها بملاحظات، وحيث إن هذه المسرحية تتضمن كفاح شعب بورسعيد من أجل تحرير الوطن من براثن المستعمر وكيف أن هذا الشعب يبذل في ذلك كل مرتخص وغال حتى وصلت بورسعيد بعد أن تحررت إلى سوق حرة رمزًا للتضحية والفداء، ولا مانع من الترخيص بهذه المسرحية بالملاحظات: الفصل الأول: ص ٧، ٨، ٩، ١٢، ٢٩. الفصل الثاني: ص ٤، ١٢، ١٦، ٢٠، ٢١، ٢٨».

.. وحصلت المسرحية على الترخيص الرقابي بتمثيلها، وجاء فيه الآتى: لا مانع من الترخيص بأداء هذه المسرحية «أحلى صباح يا

بورسعيد» لقصر ثقافة بورسعيد على أن يراعى الآتى: الحذف [السابق من الصفحات] وإخطار الرقابة.. إلخ [توقيعات وختم] تصريح رقم «١٥٩» بتاريخ ١٩٧٨/٦/١٠.

المسرحية التالية كانت «شبيك لبيك»، وأحتفظ بنسختها الرقابية المكتوبة بالآلة الكاتبة تحت رقم «١٠٧»، ومكتوب على الصفحة الأولى الآتي: وزارة الثقافة، المراكز الثقافية، الفرقة النموذجية، مسرحية «شبيك لبيك» تأليف السيد طليب، قُدمت إلى الرقابة يوم ١٩٧٨/٧/١٥. الشخصيات: فرقع لوز، المارد، المعلم، العايق، جودة، مؤمن، رمزى، عزوز، الحماة، بندقة، الصياد، بالاشتراك مع الأراجوز. ملحوظة: جميع الشخصيات يشتركون في تشخيص مشاهد الجزء الثاني.

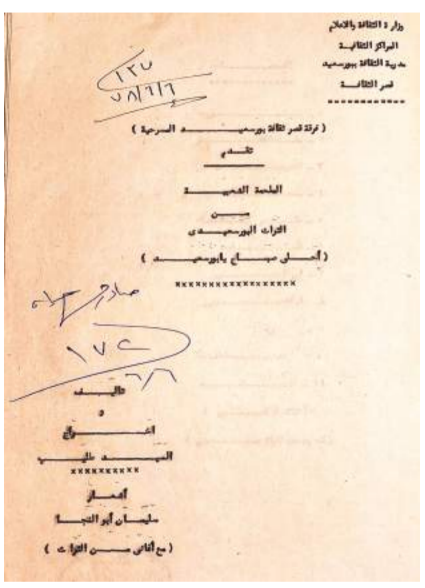
مرفق مع النص تقرير رقابى واحد للرقيبة «فايزة الجندي»، قالت فيه: «فرقع لوز «حاوي» يقوم بالتجول في الشوارع بمصاحبة العرائس والأراجوز تلك المهنة التي ورثها أبًا عن جد لا يريد أن يفارقها رغم البؤس الذي يعانيه ومعاناة زوجته بندقة وحماته ومطالبة المعلم صاحب المنزل بالأجرة المتراكمة عليه، ويرفض فرقع لوز أن يعمل في المقهى الذي يعرض فيه فنه أحيانًا ويتجمع حوله مؤمن ورمزى اللذان يلعبان الطاولة والعايق الذي يعمل مدرسًا كذلك جودة الموظف الذي يترك مكتبه ليجلس على القهوة ويؤجل عمل الجماهير. يلتقي هذا

### الصفحة الأولى من تقرير الرقيب فتحي

الجمع في مقهى المعلم شلاطة حول ماتش أو فن الأراجوز أو الطاولة أو في المناقشات التافهة ويخرج فرقع لوز يقدم فنه لصياد يعجب بفنه ويكافأه بسمكة يجد فيها خاتم سليمان ويظهر له المارد طالبًا منه أن يؤدى له كل ما يطلبه ويصحبه المارد إلى بلاد الجوز واللوز حيث يجد نظامًا عجيبًا غير الذي كان يراه في بلده على قهوة شلاطة فالمقاهى أصبحت آثار قديمة أثرية فيها مشروع الصوت والضوء حيث يتحدث عن المقاهى التي هي مضيعة للوقت تدور فيها المهاترات والمناقشات التافهة والأغانى الهابطة (الليل.. الليل.. ألعب يا ميمون.. عجين الفلاحة.. نوم العاذب) ويسمع كل ما كان يراه ويسمعه في بلده عن طوابير الجمعيات ومشاجرات من مشجعى الأهلى والزمالك ويستمر تعليق المذيع عن كل ما كان يدور من آلاف السنين على المقاهى حيث كان الإنسان بليد الحس فاقد الشعور، ثم يرى فرقع لوز المواصلات في بلاد الجوز واللوز حيث يرى الأتوبيس يقف له ويدعوه الكمسارى إلى الأتوبيس ويعامله برقة ويطلب له قهوة ويقارن فرقع لوز بين هذا الحال وبين ما كان يراه في بلده من زحام ومشاجرات في الأتوبيس وسرقات والكمساري الذي لا يرد إليه باقى نقوده وينزل من الأتوبيس ملابسه ممزقة قذرة، كذلك يرى فرقع لوز

آخر أمى في بلاد اللوز كذلك يقابل فرقع لوز فتاة تلبس ملاية فيغازلها وحين لا يجد استجابة منها يطلب منها الزواج ويقابل أمها ويكاد لا يصدق ما يسمعه بأنها لا تطلب شقة ولا خلو ولا مهر، فهي تطلب رجلًا فقط. ويسأل فرقع لوز المارد عن السبب في ذلك فيخبره أنها تقاليد هذه البلاد كذلك وقبل إمّام الزواج يصحبه المارد مذكرًا إياه بوعده بأن يرى فقط ويعود ثانيًا إلى وطنه وفي النهاية يتمنى فرقع لوز أن يرى في بلده مثل ما رآه في بلاد الجوز واللوز ولكن كيف ذلك؟

وتعلق الرقيبة على ذلك قائلة: تعرض لنا المسرحية لوحات مشرقة جميلة نراها في بلاد بعيدة جدًا جدًا هي بلاد الجوز واللوز يصحبنا فيها فرقع لوز على المارد «خاتم سليمان» حيث الجمعيات التعاونية دون زحام أو طوابير كذلك يرى المتحف الجمعيات المواصلات.. هروب الموظف من مكتبه ليجلس على تم رفضها! فهل ينجح أحدهم في عرضها الآن!



#### الصفحة الأولى من مسرحية أحلى صباح يا بور سعيد

القومي الذي وضعوا فيه دودة البلهارسيا التي قضوا عليها القهوة إلى آخر المهازل التي تحدث عندنا في حياتنا اليومية.. نهائيًا من الترع والأنهار. ويرى فرقع لوز أيضًا حكمًا بالإعدام ويتفقد فرقع لوز ما كان يدور مقارنًا بين بلاد اللوز وبين على مدرس خالف قوانين البلاد بأن أعطى تلميذًا درسًا ما كان يراه في مصر من زحام المواصلات ومعاملة سائقي خصوصيًا كذلك يحضر فرقع لوز بمصاحبة المارد حفل تخرج المواصلات للجمهور ومعاناة الشعب وعذابه في المواصلات.. كذلك يرى أن دودة البلهارسيا قد قضوا عليها ووضعوا نهوذجًا لها في متحف كشيء اندثر ولم يعد له وجود بينما هي ترتع في بلادنا في الترع والمصارف والأنهار مسببة المرض والأنيميا والموت لآلاف من الفلاحين كذلك صورة الحكم بالإعدام على مدرس خالف قوانين البلاد بأنه أعطى درسًا خصوصيًا لتلميذ بينما نرى في بلادنا المدرسين يهملون في أداء رسالتهم اعتمادًا على الدروس الخصوصية التي تدر عليهم ربحًا وفيرًا. كذلك يرى فرقع لوز احتفال البلاد بتخريج آخر أمى بينما بلادنا تعانى من الجهل والأمية وغير ذلك كثير من الصور الجميلة التي يراها هناك من عادات وتقاليد متقدمة يرى عكسها في مصر. والمسرحية بهذه الصورة تركز على سلبيات كثيرة في مجتمعنا نرى التقدم والرقى والازدهار فالمقاهى أصبحت أماكن أثرية بينما نرى صور مشرقة تقابلها في بلاد أخرى فكأنما هي تستغل أقيمت فيها مشاريع الصوت والضوء مسجلة ما كان يدور معاناة الشعب وتركز عليها من سوء الخدمات في كل مرفق فيها من مهاترات ومناقشات فروادها يضيعون الوقت في من مرافق الدولة وتقارنها بما يحدث في بلاد أخرى، لذا أرفض لعب الطاولة. المناقشات بين مشجعى الأهلى والزمالك طوابير الترخيص بأداء مسرحية «شبيك لبيك»» ١٩٧٨/٧/٢٠.. وبالفعل