

السنة الخامسة عشرة 🕒 العدد 770 🕩 الإثنين 30 مايو 2022

أسبوعية تصدر عن الهيئة العامة لقصور الثقافة



# عرض «معطات»

### على خشبة المركز الثقافي العربي بمدينة الحسكة

يواصل مسرح المركز الثقافي العربي بمدينة الحسكة، عرض مسرحية «محطات»، والذي يحاول الكاتب من خلاله إبراز حالات التضاد التي يعيشها الإنسان والتي يتعرض لها في محطات عمره.

العرض الجديد من إخراج عبد الله الزاهد والنص للكاتب والمؤلف إسماعيل خلف، وهو مقتبس من نصه المسرحي (سوناتا الانتظار) بعد أن تم تعديله ليجسد من خلاله شخصية إنسان يعيش فترتي الشباب والكهولة، وما بينهما يعيش ثنائيات الحياة من حب وكره وتفاؤل وتشاؤم ودفء وبرد وراحة وتعب وفي محطة حياته الأخيرة يبقى في انتظار بقايا الحلم.

وقال الكاتب إسماعيل خلف، أن العرض قائم على شخصية رجل في إطار فترتي الشباب والكهولة وانتظار لحظات السعادة بينهما والتي في كثير من الأوقات يكتشف أنها موجودة ولكن لا يشعر بها فيعيش حالة ضياع ما بين الحاضر والمستقبل ويبقى في حالة انتظار كما يتحدث العرض عن بعض الأشخاص المنسيين الذين لهم بصمات إنسانية ولكن ربا لا يلفتون الانتباه.

وأشار خلف، إلى أن العرض اعتمد على الحس الداخلي للممثل وقدرته التمثيلية بينما كان الديكور بسيطاً وهو عبارة عن تجسيد لمحطة انتظار وفي الخلفية تم عرض مقاطع سينمائية عن محطة قطار ومسافرين، مؤكداً أن الشخصية الرئيسية ورغم ما تعيشه من تراكم خيبات



ولحظات انكسار إلا أنها تبقى متمسكة ببصيص الأمل بغد أجمل.

وأوضح أن العرض بطولة الممثل فيصل الحميد، والممثل عنتر حميد، والممثل أحمد الحسن، الذي جسد شخصية الرجل في مرحلة الشباب التي تتدرج لتصل إلى مرحلة الكهولة ليعيش في مرحلة الانتظار والأمل بغد أفضل

وبحلم سيتحقق يوماً ما، مشيرا إلى أن النص يحتاج إلى جهد تمثيلي إضافي لإبراز حجم الانفعالات والألم والأمل التي تسيطر على المشهد طيلة فترة العرض ودورها في إيصال الإحساس للجمهور.

ياسمين عباس

# ملحمة دم السواقي

### علي مسرح الهوسابير

عرض فريق هنبدأ بينا العرض المسرحي "ملحمة دم السواقي" على مسرح الهوسابير يوم ٥/٢٧/ ٢٠٢٢ ودخول الجمهور في تمام الساعة السادسة مساءً، أسعار التذاكر ٥٠، ٥٠

تدور أحداث العرض المسرحي ملحمة دم السواقي حول ثلاث قصص من التراث الشعبي على مدار ثلاثة عصور زمنيه مختلفه تربطهم قصه رابعه تنتهي جميعها بالموت على مدار الأربعة قصص القاتل نراه مختلف و لكن الحقيقة الجاني واحد في كل العصور و ستبدأ رحلة البحث عن الجاني مع الجمهور.

العرض من إنتاج أ/ مجدي صبحي، أ/ بيشوي عاطف، دراماتورج و إخراج جهاد مدكور، مدير الفريق أبانوب

ثروت، تمثيل إبرام هاني، شاكر شهاب، سارة بولا، فاطمة خالد، علي منصور، بسنت هلال، محمد قناوي، سلمي وائل، اندرو رشاد، انجي انيس، أشرف أيمن، ميرنا ناجي، محمد جاد، عمر جابر، احمد أبو جبل، ريم حبيب، مينا ناصر، تامر نصر، ديكور محمود عبد الحليم، ألحان و غناء المايسترو عاصم علاء ، مريم هاني، توزيع موسيقي و هندسة صوتية استوديو ناي جو عماد، استعراضات جهاد مدكور، مكياج سوسنة عادل، ميرفت سمير، مخرج مخمد منفذ اسلام السيد، محمود ابراهيم، مساعد مخرج محمد أشرف، أحمد سعيد.

دی سعید



جريدة كل المسرحيا

العدد 770 🔐 30 مايو 2022

# «مسرح خيال الظل المصرى»

# كتاب جديد للدكتور نبيل بهجت

أصدرت الهبئة المصرية العامة للكتاب، كتاب «مسرح خيال الظل المصرى» للأستاذ الدكتور نبيل بهجت، أستاذ المسرح بجامعة حلوان، حيث أنه يسعى منذ وقت لإعادة إحياء هذا الفن ضمن مبادرته في إحياء فن الأراجوز وخيال الظل للحياة الثقافية والفنية.

وينقسم الكتاب على ثلاثة فصول ومعدد من الملاحق جاء الفصل الأول بعنوان المصطلح والمكونات والفلسفة والفصل الثاني المؤثرات وبنية النص والفصل الثلاث تطور تقنيات مسرح خيال الظل وعدد من الملاحق ضمت بابات حسن خنوفة وعدد من رخص الاعبين في نهاية القرن التاسع عشر وعدد من الصور وتحاول الدراسة الوقوف على مسرح خَيَال الظُّلُّ منذ بدايته الأولى وتتناول عددا من القضابا التي ترسم خطا بيانيا لهذا الفن منذ المصادر الأولى التي أشارت إليه حتى الآن بتتبع فنانية ومواد تصنيعه وأشكاله وأماكن عرضه وشكل مسرحه ونصوصه والمقارنة بنن آخر نصوص وصلت إلينا وأقدم ما عرفنا من نصوص وإشكاليات المصطلح ومن أبن جاء وفلسفته وإشكالباته مع السلطة وتطور تقنياته، وسعَت الدِّراسة إلى تتبُّع فناني خَيَال الظلُّ وعروضهم، كما وقفت على التطوُّرات التي لحقت مسرح خَيال الظّل والدُّمَى الخاصَّة به أيضًا، وقدمت الدِّراسة بابات حسن خنوفة وسعت إلى الوقوف على بنيتها والتطوّرات التى لحقت بها على مستوى الشكل والمضمون مقارنة ببنية بابات ابن دانيالحيث انتقل خَيَال الظُّلُّ من الشرق الأقصى واستقر في القاهرة ومنه انتقل إلى

وعن مصطلح الخيال يوضح الكتاب أنه كان يصف نوعًا من الأداء التمثيلي المغاير تمامًا لخيال الظل المعروف وتطور عن مصطلح الحكاية الذي كان يستخدم لغرض قريب من ذلك، واستقر مصطلح خيال الظل بدلالته المعروفة لدينا الآن بداية من القرن الحادي عشر الميلادي.

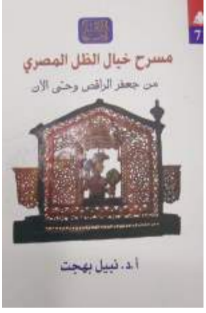
ويتتبع الكتاب المراجع أسماء بعض فناني خَيال الظل وتم حصر بعضهم في تسلسل تاريخي، فجاء جعفر الراقص في القرن الخامس الهجري، وابن دانيال في القرن السابع الهجري، والذهبي وابنه محمد في القرن الثامن الهجري، وابن سودون في القرن التاسع الهجري، وداود العطار المناوي وعلى نخله والشيخ سعود في القرن الحادي عشر الهجري، وحسن القشاش ودرويش القشاش في بداية القرن الرابع عشر الهجرى، ومحمد أبو الروس ومحمود على صالح ومصطفى الروبي في أواخر القرن الرابع عشر الهجرى، وأحمد الكومى والفسخاني في بداية القرن الخامس عشر الهجري، وأخذ عنهما حسن خنوفة باباته «الصيَّاد» و»العساكر» و»علم وتعادير»، وتوُفي خنوفة عام ٢٠٠٤ ميلاديًّا.

وتتناول الدراسة شكل الدمى و مسرح خَيَال الظَّلّ فقد أخذ عددًا من الأشكال، منها ما هو ثابت ومنها ما هو متنقل، ولقد نقل أحمد تيمور ويعقوب لندواه وعبد الحميد يونس وصفًا لأشكال مسارح



الظُّلِّ، وكان مسرح حسن خنوفة متنقلاً يحمله معه، وهو عبارة عن شاشة يُلقَى عليها الضوء من الخلف. وتُصنَع دُمَى خَيَال الظَّلِّ من الجلد الشفاف ويقوم اللاعب بتلوينها، وتعتمد على تكرار الوحدات الزخرفية لتكتسب دلالاتها من خلال مفهوم إدراكي كلى لشكل الدُّمْيَة، ووصلت الدُّمَى إلى حالة يُرثَى لها مع حسن خنوفة حيث اعتمد على «كارتون مُصمَت» دون أي زخارف أو نقوش، ولم يهتم بالتفاصيل الزخرفية والجمالية للدُّمَى.

ويتتبع الكتاب نصوص خيال الظل حيث عرف خَيَال الظُّلِّ العربي عددًا من البابات، لم تخرج عن: «المنارة القديمة»، و»طيف الخيال»، و»عجيب وغريب»، و»المتيم»، و»الضائع اليتم»، و»الشيخ صالح وجاريته السر المكنون»، و»حرب العجم»، و»المنارة الحديثة»، و»علم وتعادير»، و»التمساح والشوني»، و»الشيخ سميسم»، و»أبو جعفر والقهوة»، و»إعدام طومان باي»، و»مسطرة خيال منادمة أم مجير»، و»الفيل المرتجل»، و»الحمام»، و»التياترو والمهندس»، و»العامل المجنون»، و»الأولاني»، و»الغراف»، و»العجائب»، و»الحجية»، و»المعركة البحرية بين النوبيين والفرس»، و»حرب السودان»، و»واقعة البلح والبطيخ»، و»حسن ظنى والمركب». ويقف الكتاب بالدراسة على أخر نصوص شفاهية وصلت إلينا وهي بابات حسن خنوفة ثلاث بابات: «الصَّاد» وهي صبغة معدَّلة من «التمساح»، و»علم وتعادير»، وبابة جديدة لم نجد لها أي إشارة في المراجع المختلفة هي «العساكر» ولقد جمعت البابات الثلاثة في أخر الكتاب مقارنة إيها بنصوص ابن دنيال حيث كان الاستهلال لإعطاء مشروعية الكتابة من خلال الإجابة على سؤال السائل والبداية الغنائية التي تتجه مباشرة إلى الجمهور والنهاية المرتبطة بالتوبة والندم والاستغفار المؤسس على فعل الموت في طيف الخيال والمتيم والضائع اليتيم، وذكر الحج كغاية ومقصد في طيف الخيال وعجيب وغريب من أهم الملامح الأساسية لنص ابن دانيال.



فالقارئ لنصوص ابن دانيال يلمح منذ الوهلة

الأولى تداخلاً للنصوص إذا انتقل من الخطابة

إلى الشعر بأغراضه المتنوعة إلى أسلوب المقامة في

بعض المواضع وقد رصد العديد من الدارسين هذه الظواهر التي تؤكد أن فنونًا سبقت خيال الظل وساهمت في تأسيسه بل وظلت آثارها باقية في نصوصه شاهدة على هذا التأثير، بل إن على الراعي يرى أن المقامة دخلت المسرح عن طريق خيال الظل.وعلى هذافإن التداخل بن الحكاية / الخيال / المقامة شكل نصوص ابن دانيال.ولقد تناول خَيال الظل موضوعات تتعلق بالنقد السياسي والاجتماعي والعلاقة مع الآخر، كما قدمت بعض العروض الجنسية بهدف التسلية والترفيه. كما حملت بابة «الصيَّاد» تطوُّرًا في الشكل والمضمون حيث مزج فيها خنوفة جميع البابات التي تتخذ من الصيد موضوعًا لها: «الأولاني» و»العجائب» و»التمساح»، وكشف مضمونها عن الفساد المجتمعي وصراع الإنسان ضد السلطة والطبيعة معًا وانعدام الحس الإنساني، فكل من يأتي لمساعدته في محنته يطلب مقابلاً ماليًّا ممًّا يُوحي بفساد يعمُّ جميع الأصعدة، بداية من السلطة التشريعية ثم التنفيذية وصولاً إلى أفراد المجتمع أنفسهم.و تُعَدُّ بابة «العساكر» من البابات الحديثة التي كتبت بعد الحرب العالمية

مجملها مجموعة من النُّمَر اللفظيَّة والحركيَّة. كما تتكون بابات حسن خنوفة من استهلال عبارة عن موسيقى تصاحبها رقصة بالعصا للمقدِّم، ثم الدعاء والاستغفار والصلاة على النبي، والترحيب بالحضور، وهو بذلك لم يخرج في مجمله عن الاستهلال الدانيالي.وللمقدم مشهد ثابت في جميع

الأولى وتأثرت في موضوعها مفاهيم الجندية،

وتتشابه إلى حد كبير مع غُرة «الأراجوز في الجيش»

التي يؤدِّيها الفنَّان صلاح المصرى.و جاءت رواية

حسن خنوفة لبابة «علم وتعادير» لتخرج عن

الأحداث الأصيلة، فلم تحمل إلا بعض الإشارات

لقصة الحب مع احتفاظها بالأسماء، إلا أنها كانت في

البابات، يقدِّم فيه نهرًا حركيَّة يعتمد فيها على مشاكسة الشخصية الأخرى، ويُعَدُّ هذا المشهد بنية أساسية في بابات حسن خنوفة، وتمهيدًا للحدث الرئيسي داخل البابة.وتعتمد بنية البابات عند خنوفة على النِّمَر اللفظيَّة والحركيَّة بشكل يجعل نَصَّ البابة عن خنوفة مجموعة من النَّمَر الحركيَّة واللفظيَّة التي يكثر الاعتماد فيها على عناصر الفكاهة الشعبيَّة من قفشة ونكتة وتلاعب بالألفاظ

ولقد طرح حسن خنوفة في شخصياته ما هو آدمي وما هو حيواني وما هو جماد، ولم يسعَ لإبرازها ولم يجعلها ذات أبعاد حقيقية، بل جعلها مجرَّد وسائل لخلق الفكاهة.و اختلفت نهايات بابات حسن خنوفة عن البابات الدانيالية التي تنتهي بالتوبة والعودة إلى الله، أمَّا بابات خنوفة فكانت الاعتدائية سمة أساسية لها يشكل كشف عن تأثّره في صياغة هذه النهاية بالأسلوب الذي يُنهى به الأراجوز مُرَه.واتفقت بنية بابات حسن خنوفة مع البابات الدانيالية في الاستهلال ومخاطبة الجمهور، واختلفت في اعتمادها على الحوار بشكل كامل وقلة الاستشهاد بالشعر، ومثل الصوت الفردي البداية الاستهلالية والخاتمة فقط، بعكس البابة الدانيالية التي مثَّل الصوت الفردي فيها نَصَّ البابة، كما غلب عليه الطابع النثري، مما يوحي بتأثر خنوفة بأشكال الدراما الحديثة في اعتماده على الحوار بشكل أساسى، بينما افتقر عرضه إلى الجانب الجمالي من الناحية التشكيلية.

يقول بهجت في تقديمه للكتاب: «أكد كثير من النَّقَّاد أن مسرح خَيال الظُّلُّ هُوذج متكامل للمسرحية من حيث الشكل والمضمون، وإن كان التمثيل فيه من خلال وسيط، ولم ينقطع النص المسرحي لخَيال الظُّلُّ عن الأدب العربي، بل جاء متأثرًا بالفنون المختلفة، وهو ما يدفعنا إلى اكتشاف الظواهر المسرحية العربية بعيدًا عن الآراء التي ترى أن المنتج الغربي للمسرح هو النموذج الذي يجب أن يُحتذى ويُقاس

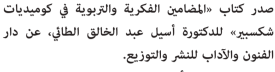
ويضيف نبيل بهجت: «المسرح العربي تأسس على أشكال متعددة من الفرجة مثلت نموذجا للمسرح منذ وقت مبكر وتداخلت تلك الأشكال في الحياة اليومية للجماهير وأصبحت جزءًا من مكوِّناتها وشفرتها الثقافية، وتحاول هذه الدراسة تتبُّع نشأة وتطور مسرح خَيال الظُّلِّ المصري عبر العصور المختلفة وصولاً إلى آخر الفنانين الشعبين، وتتبع أسماء المخايلين الذين ذكروا في المراجع المختلفة منذ بداية الفن حتى الأن، والوقوف على الأشكال المختلفة لمسارح خَيال الظلُّ، وكذلك للدُّمَى قديمًا وحديثًا، كما تتناول الدراسة موضوعات البابات المختلفة وتأمل الفلسفة والاستراتيجيات المختلفة لخيال الظل والنظر في المؤثرات والوقوف على الفنون التي تداخلت لتشكيل المفردات المختلفة للفن؟ ودراسة بنية البابات والبحث في تطور التقنيات ورصدها».

ياسمين عباس



# «المضامين الفكرية والتربوية في كوميديات شكسبير»

### كتاب جديد للدكتورة أسيل الطائس



وقالت الدكتورة أسيل الطائي، إن المضمون الفكرى والتربوي جانبا مهما من الجوانب العمل الفني وهو الوجه الأخر له ويتحد مع الشكل ولا يعني أن الشكل مجرد زخارف مظهرية تزيد المتلقي رغبة في الاطلاع على المضمون ومعنى العمل الذي يريد إيصاله بل أن تفاعل الشكل مع المضمون في النص المسرحى خاصا به وليس امتدادا خارجيا.

وأضافت الطائي، لعل نموذج الدراسة الحالي وهو الكاتب الإنجليزي وليم شكسبير هو ما قمثل في تصوير تلك المضامين تميل إلى التخصص والتفرد ورصد حركة الواقع في نصوصه المسرحية وفق مرجعياته الثقافية والفكرية والسياسية والاجتماعية، ولاسيما في نصوصه الكوميدية والتي تجمع فيها بين ماهو مضحك وما هو محزن باستخدام سلسلة حوادث تقود إلى إدراك الفكرة لاكتشاف القيم والعلاقات المنطقية بين شخوصه فضلا عن تحميلها شحنات فكرية مستمده من الواقع بنماذج متنوعة تشد انتباه المتلقى من خلال تأجيج الفعل الوجداني.

وتابعت: تضمن الكتاب الملامح الفكرية في عصر النهضة والانتقال من العصور الوسطى إلى العصور الحديثة وتضمن كتاب الكوميديا أمثال اريستو وارتينو وكالديرون وتناول التعرج على اوبرا دافني والدراما الرعوية وتناول كذلك ارازمس ورابلية وفيما بعد عرجت الباحثة على الملامح الفكرية والتربوية في العصر الاليزابيثي، وكيف دعمت الملكة اليزابيث الفن وخصوصا المسرح علاوة على ذكر فرانسيس بيكون الذي دعى إلى تصنيف العلوم حسب القوى الداركة والى تطهير العقول وكل ما يشوبها من التعب والجمود كما ولعبت الجامعات والمدارس في انكلترا دورا هاما في تطوى المسرح انذاك بظهور العديد من الكتاب منهم جون ليلي وتوماس كد وكريستوفر مارلو الأخير الذي عمد على البحث في كنه الإنسان والطبيعة ،وتناول الكتاب نشأة الكوميديا وتطورها عبر العصور والغور بأساسيات بدء الكوميديا.

وتطرقت الباحثة إلى تقسيم الكوميديا إلى ثلاث أقسام كان منها الكوميديا القديمة والوسطى والحديثة، وهنالك ﴿ وتناولت الدراسة في الفصل الثاني نشاة شكسبير وحياته عند الرومان متمثلة بكلا من بلاوتس وتيرانس، أما في

المضامين الفكرية والتربوية فيء كوميديات شكسبير د. اسيل عبد الخالق الطائمي

> وهنالك الكوميديا في عصر النهضه متمثله بكوميديا دي لارتي الكوميديا المرتجله، وعرجت الباحثة كذلك على الكوميديا تربويا وعلاقتها بفلسفة الضحك من خلال الفيلسوف هيغل ونبتشه.

> ولخصت الباحثة أسباب الكوميديا عن طريق اللفظ وعن طريق الموقف مثل الحب، وأيضًا تناول الكتاب الكوميديا وفلسفة الضحك لدى الفيلسوف هوبز الذي عد الضحك مظهر للسرور وإشاعته في النفس مرده إلى احساس الفرد الفجائي، وتناولت كذلك هربرت سبنسر الذى جاء بنظريته من خلال عد الضحك مظهر للطافة والحيوية وتناولت شوبنهاور ورأيه في الضحك الذي يستدعي عدم التطابق وأخيرا تناولت يرجسون الذي عد الضحك وسيله لتحسين عدم تكيف الفرد داخل الحياة

كوميديا مينادرز وعرجت الباحثة على الكوميديا الفنية واهم مرجعياته الفكرية في الدراما وقد استسقى من الأدب الروماني متمثلا بسينكا والشاعر بلوتارك وافاد العصور الوسطى ظهر نوع درامي باسم الفاصل الهزلي، من تاريخ إسكتلندا وتقاليد المسرح الإنكليزي ومن مارلو

وتناولت في الفصل الثالث اهم الأعمال الكوميدية لدى شكسبير.

وكانت أهم المضامين الفكرية والتربوية فيها هي نص مسرحية «كما تشاء، والليلة الثانية عشرة، وواحدة بواحدة، وزوجات وندسور المرحات، وحلم ليلة صيف، والعاصفة»، وقد أجيزت الدراسة بأهم النتائج بأن النصوص الشكسبيرية الكوميدية تحمل مضامين فكرية واضحة وهى إقصاء مظاهرها المألوفة واحتوائها على الشعر الغنائي، وتجسدت التأملات الميتافيزيقة وارتباط نصوصه بالطبيعة والتي جمعت بين الواقع والخيال واستخدم المفارقة والمغالطة والالتباس، فضلا عن تضمينها عنصر الإضحاك التي تنبع من افتراضات مبالغ فيها ودعت نصوصه بإحقاق العدالة والتعاون والارتباط بالجماعة واقترنت الكوميديا لدية بين ماهو مضحك وغريب وبين ماهو جاد وبين ماهو مصطنع وحقيقى. ياسمين عباس

العدد 770 👫 30 مايو 2022

# «دلالات المقاومة في مسرح عبدالرحمن الشرقاوى»

# لسامية حبيب طبعة جديدة ومنقحة

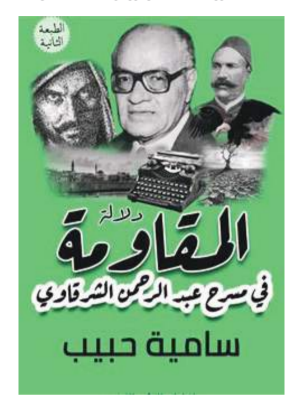
أصدرت دار إضاءات للنشر والتوزيع طبعة جديدة ومنقحة من كتاب «دلالات المقاومة في مسرح عبدالرحمن الشرقاوي» للدكتورة سامية حبيب، أستاذ الأدب والنقد والدراما بأكاديمية الفنون، ووكيل المعهد العالي للنقد الفني.

يعد كتاب "دلالة المقاومة في مسرح عبدالرحمن الشرقاوي" الذى صدر في طبعته الأولى عن الهيئة العامة للكتاب مرجعًا مهمًا لكل المهتمين بالمسرح ومسرح الشرقاوى خاصة، باعتباره رائد الشعر المسرحي ورائد الجيل الثوري الذي دعا إلى الحرية والعدل والاستقلال.

تستهل الدكتورة سامية حبيب، دراستها في مقدمة الكتاب بإضاءة أطوار تجربة الدراما الشعرية في الثقافة العربية، كاشفة عما انطوت عليها الأعمال الإرهاصية من معضلات درامية ولغوية وفنية، ثم تصطفى من مجمل منظومة أعمال الشرقاوى الإبداعية والفكرية النصوص المسرحية الشعرية الستة التي قدمها منذ الستينيات وحتى الثمانينيات؛ لتتخذ منها مجالًا للتحليل الدقيق، في إطار الدراسات السيميولوجية والبنيوية، وباعتماد نموذج رئيسي مُعدَّل، هو نموذج جرياس الفاعلى، لدراسة بنية الفعل المسرحي، وكشف علامية الزمان والمكان المسرحيين، ورصد سمات الذوات الفاعلة في البنية الدرامية، وتحليل الخطاب الشعرى والصورة الشعرية بأشكالهما المتعددة.

الكتاب، إجمالًا، ينهض ضمنيًا على محاولة طموح لمجاوزة المثالب المنهجية التي قامت عليها دراسات الدراما الشعرية عمومًا، ودرامات الشرقاوي على وجه الخصوص.

وقد تشارك تصميم الغلاف كل من ندى عوض الله وبلال محمد. وأشرف على تنفيذه ومراجعته دكتور محمود سعيد،



ونسرين يوسف من فريق دار إضاءات. وجاء في مقدمة الطبعة الثانية:

لهذا الكتاب (دلالة المقاومة في مسرح عبدالرحمن الشرقاوي) مكانة خاصة عندى؛ لعدة أسباب؛ أهمها أنه أول كتاب صدر لى في سلسلة خاصة من الهيئة المصرية العامة للكتاب. كما أن الكتاب في الأصل كان بحثًا علميًا نلت عنه درجة الماجستير في التخصص العلمي الذي أحببت (النقد والدراما).

والسبب الآخر أن محور الكتاب "المسرح الشعرى"، أي المكتوب شعرًا، كان من هواياتي كقارئة، أستمتع بالشعر والاستماع إلى أصدقائي من الشعراء الشباب ممن بزغ اسمهم في الثمانينيات والتسعينيات وصاروا رفاق درب، مثل الراحل عمر نجم، وأحمد الشهاوي، وأمين حداد، ووليد منير رحمه الله الذي كانت رسالته للماجستير حول مسرح وأشعار صلاح عبدالصبور فريدة في أصالتها، ومحفزة لأى باحث أن يحذو حذوه؛ خاصة حين تناول ذلك الإنتاج الفريد لصلاح عبدالصبور من منظور المناهج النقدية الحديثة.

سرت على الدرب بطموح شديد، وأظن أنه حاز تقدير أساتذتي من قامات النقد والدراما، وأذكر أن المخرج القدير كرم مطاوع أثنى على الدراسة جدًا حين صدر الكتاب وأهديته نسخة منه، في حين قام الناقد الكبير سامي خشبة مناقشتي في تفاصيل الدراسة والنتائج الجديدة التي توصلت إليها، مما أعطاني ثقة كباحثة كنت أتلمس الطريق في هذا

ومن أجمل المفاجآت حين كنت أشارك في مؤتمر ومهرجان المسرح بالجزائر، حيث سمعت مدحًا مؤثرًا من أستاذ أكادمي في جامعة بجاية، تلك المدينة الساحرة من مدن الجزائر العظيمة.

واليوم أقدم الطبعة الثانية من الكتاب لشباب الباحثين والدارسين عسى أن يضيف إليهم ويحظى بتقديرهم.

ياسمين عباس

# القومى لثقافة الطفل

# أكبر جائزة في الأدب والرسوم

قال محمد ناصف، رئيس المركز القومى لثقافة الطفل، إنّ عشرينيات القرن الماضي شهدت انطلاق أدب الطفل على يد كامل كيلاني، لافتًا إلى أن الكتابة للطفل موجودة منذ فجر التاريخ، على اعتبار أن الترانيم والأغاني التي كانت تقولها السيدات لأطفالهن مكن اعتبارها من أدب الطفل.

وأضاف ناصف: «مرحلة كامل كيلاني كانت تنهل من التراث والتاريخ والأدب الشعبي، ثم جاء الدور على مرحلة الرواد ليعقوب الشاروني وعبدالتواب يوسف حيث جرى تطوير أدب الطفل، ولم تكن الكتابة مستلهمة من التراث فقط، لكنها تناولت الوضع الاجتماعي».

وأوضح رئيس المركز القومي لثقافة الطفل، أنه جاء الدور على المرحلة الثالثة في فترة الستينيات والسبعينيات، من خلال كتابات صنع الله إبراهيم ومحمد جبريل، ثم جيل التسعينيات التى شهدت شعار القراءة للجميع مثل جمال

عساكر وفريد معوض ومحمد المطارقي وانتصار عبدالمنعم وعبده الزرّاع.

وحول إطلاق أكبر جائزة في أدب ورسوم الطفل، أشار إلى أنها تقدم للكتاب الكبار الذين يكتبون للطفل، حيث يجب أن تكون الكتابات مستهلمة من الواقع الاجتماعي، وكل فنان مطلوب منه تقديم ٥ أعمال تعبر عنه، وتعبر عن تاريخه في فترة لا تقل عن ١٠ سنوات.

ولفت رئيس المركز القومي لثقافة الطفل، إلى أن الجائزة تهتم أيضا بالتطبيقات والابتكار لزيادة جرعة الخيال العلمى عند الطفل، إذ أن الجميع يفاجؤون بشكل مستمر باختراعات الأطفال، داعيا الهيئات الكبرى والمؤسسات الوطنية تبني ابتكارات الأطفال الفائزين بجائزة الدولة

ياسمين عباس





# ۰۳ عرضا مسرحیا

### في المهرجان الختامي المسرحي لفرق الأقاليم في الدورة ٤٥





شهد الموسم المسرحي ٢٠٢٢/٢٠٢١، غزارة في إنتاج العروض المسرحية لفرق الأقاليم، والقوميات، بجميع الأقاليم الثقافية، وذلك بالهيئة العامة لقصور الثقافة، من خلال الإدارة العامة للمسرح، برئاسة مهندس الديكور الفنان محمد جابر.

#### بیان خاص

وأصدرت الإدارة العامة للمسرح، بتنظيم مع الإدارة المركزية للشئون الفنية، بالهيئة في الأيام الأخيرة بيانًا تعلن فيه أسماء العروض المشاركة في الدورة الـ(٤٥) للمهرجان الختامي لفرق الأقاليم، والذي أوضحت فيه أن سوف يشارك في الختامي كل الفرق التي حصلت على نسبة درجات٧٠ ٪ فيما أكثر، بناء على تقارير لجان التحكيم، وبذلك تصل عدد الفرق إلى ٣٠ يتنافسون في دورة المهرجان، بدلًا من ١٨ فرقة.

#### الانطلاق على مسرح الهناجر

وتتمثل العروض المهرجان الختامي والذي ينطلق في ليلته الأولى، من مساء الجمعة ٣ يونيه الجارى على مسرح مركز الهناجر للفنون، بدار الأوبرا المصرية في العروض التالية.

#### ٨عروض القاهرة الكبرى وشمال الصعيد

يشارك بالمهرجان من فرع ثقافة القاهرة ثلاثة عروض في المهرجان الأول «المتخصص» لفرقة قصر ثقافة الريحاني، من تأليف سامح عثمان وإخراج على عثمان، وعرض «دقة بدقة» لقومية القاهرة من تأليف ويلم شكسبير، وإخراج يس الضوي، والعرض الثالث لفرقة قصر ثقافة حلوان «طائر فوق عش الوقواق» من تأليف كين كيسي، وإعداد مهند محسن الدسوقي وإخراج يوسف مراد.

ومن فرع الجيزة يشارك في المهرجان عرض المسرحي «الأحدب» عن «أحدب نوتردام» لفرقة قصر ثقافة الجيزة من تأليف فيكتور هوجو وإعداد أحمد آدم وإخراج محمد العشري.

فيما يشارك من فرع ثقافة الفيوم العرض «سيرة بنى فهمان» للفرقة القومية، من تأليف السيد فهيم، وإخراج أحمد البنهاوي، وتقدم فرقة بيت طامية عرض «ليلة من ألف ليلة وليلة» من تأليف أحمد سمير وإخراج محمود عبد المعطى، و «رصد خان» لفرقة قصر ثقافة صلاح حامد، تأليف محمد على إبراهيم وإخراج أحمد السلاموني. وتقدم الفرقة القومية لفرع بني سويف عرض «قصة حياة» من تأليف ماكس فريش وإخراج السعيد منسى.

#### ٧ عروض في غرب ووسط الدلتا

وفي إقليم غرب وسط الدلتا يشارك فرع ثقافة الإسكندرية في

المهرجان بتقديم عرضين الأول للفرقة القومية «طقوس الإشارات والتحولات» من تأليف سعد الله نوس وإخراج محمد مرسى، وتقدم فرقة قصر ثقافة الأنفوشي عرض «الغاوي» عن مسرحية «ملحمة السراب» تأليف سعد الله نوس وإخراج سامح الحضري.

وفي فرع ثقافة الغربية عرضان في المهرجان الأول لفرقة المركز الثقافي بطنطا بعنوان «خيل البحر» من تأليف طارق عمار وإخراج محمد فتح الله، والثاني للفرقة القومية بالغربية العرض المسرحي «حتى لايغيب القمر» من تأليف عبد القادر إبراهيم وإخراج السيد فجل. ومن فرع البحيرة يشارك في المهرجان ثلاث عروض، الأول تقدمه فرقة قصر دمنهور بعنوان «قطيط» تأليف عماد عامر وإخراج معتصم عبد الرحيم، والثاني «حدث ذات مساء» لفرقة قصر وادي النطرون تأليف عماد عامر ومن إخراج شنودة فتحى، والعرض الثالث للفرقة القومية بعنوان «تحت الترابيزة» من تأليف ساح عثمان وإخراج محمد البياع.

#### ٦ مسرحيات من شرق الدلتا

وفي إقليم شرق الدلتا الثقافي نشاهد في المهرجان ٦ عروض، حيث تقدم الفرقة القومية من كفر الشيخ عرض «طقوس الإشارات والتحولات»، من تأليف سعد الله ونوس، وإخراج عمرو الرفاعي. ومن فرع الشرقية يشارك عرضان الأول لفرقة ثقافة الزقازيق «السيد بجماليون» من تأليف خاننتو جراد وإخراج محمد العدل،



والفرقة القومية تقدم «دوار بحر» من تأليف وإخراج محمد علي إبراهيم.

ومن الدقهلية يُشارك عرض واحد بالمهرجان الختامي لفرقة هواة المنصورة بعنوان «المنتحر» تأليف نيكولاي أردمان وإخراج زكي ثروت، فيما يشارك في المهرجان من فرع ثقافة دمياط عرضان الأول «سيرة بنى قردان» تأليف عبده الحسيني وإخراج حسن النجار، لفرقة قصر ثقافة دمياط الجديدة، والفرقة القومية في دمياط تقدم عرض «القرد كثيف الشعر» من تأليف يوجين أونيل وإخراج طارق

#### إقليم وسط الصعيد

وفي إقليم وسط الصعيد، يشارك بالمهرجان عرض الفرقة القومية من أسيوط بتقديم عرض «واحة الغروب» تأليف بهاء طاهر إعداد وإخراج أسامة عبد الرؤوف

وفرقة أحمد بهاء الدين تقدم «إنهم يعزفون» من تأليف محمود جمال وإخراج كيرلس ممدوح، ومن فرع المنيا تقدم فرقة ملوى عرض «قضية ذهب الحمار»، عن قضية ظل الحمار للمؤلف السويسري فريدريش دورينمات من تأليف سعيد حجاج وإخراج رأفت ميخائيل.

#### عرضان من الجنوب

ويشارك بالمهرجان الختامي للفرق من إقليم جنوب الصعيد عرضان، من فرع ثقافة قنا الأول للفرقة القومية «قضية أنوف» من تأليف ماروشا بيلالتا وإخراج مصطفى إبراهيم، والثاني من فرقة مكتبة المعنا بعنوان «ساقية علام» من تأليف طه الأسواني وإخراج محمد

#### ٤ عروض من القناة وسيناء

يشارك بالمهرجان الختامي من إقليم القناة وسيناء، أربعة عروض، ثلاثة من فرع ثقافة بورسعيد الأول للفرقة القومية بعنوان «القزم» من تأليف وإخراج محمد حمزة، والثاني لقصر بورسعيد «شارع ١٩» من تأليف محمد جمال وإخراج أحمد يسرى، والثالث للفرقة إقليمية بورسعيد بعنوان «القفص» من تأليف ماريو فيراتي وإخراج حسين عز الدين.

ومن فرع الإسماعيلية نشاهد عرضًا واحدًا لفرقة قصر الثقافة بعنوان «المحبرة» من تأليف كارلوس مونييث وإخراج معتز مدحت.

همت مصطفى

العدد 770 🗱 30 مايو 2022

# «الشخصية الثائرة في المسرح الشعرى المصرى بين صلاح عبد الصبور ونجيب سرور (نماذج مختارة)»

### رسالة ماجستىر للباحث سعيد شحاته

تم مناقشة رسالة الماجستير بعنوان «الشخصية الثائرة في المسرح الشعري المصري بين صلاح عبد الصبور ونجيب سرور (هَاذج مختارة)» مقدمة من الباحث سعيد حامد عبد السلام شحاته، وذلك بقسم اللغة العربية كلية الآداب جامعة القاهرة، وتضم لجنة المناقشة الدكتور تامر محمد فايز (مشرفًا)، والدكتور سامي سليمان أحمد (عضوًا)، والدكتور سيد على إسماعيل (عضوًا ورئيسًا). والتي منحت الباحث من بعد حوارات نقاشية انتظمت وفق شروط ومعايير أكاديهة درجة الماجستير.

تتناول هذه الدراسة سمات الشخصية الثائرة في المسرح الشعري المصري، وأثر هذه الشخصية على تطور الفعل الدرامي داخل النص المسرحي، كما تسعى إلى التعرف على أثر المجتمع في البناء النفسى لهذه الشخصية من خلال تسليط الضوء على الحركة السياسية والاجتماعية التي ألمّت مجتمع الشاعر أثناء كتابة مسرحياته محلّ الدراسة، ليتمكن الباحث من تقديم رؤية نقدية لبعض النماذج المختارة التي تتوافق مع خط سير البحث، في الفترة التاريخية من (۱۹۵۲م) حتى (۱۹۷۳م)، وقد تم اختيار هذه الفترة لأهمية التحولات الجذرية التي طرأت على المجتمع (محل الدراسة) في هذه الأثناء، كما تم اختيار الشاعرين؛ صلاح عبدالصبور، ونجيب سرور، لدراسة ناذج مختارة من مسرحهما، نظرًا لتفاعلهما مع أحداث مجتمعهما السياسية والاجتماعية، سواءً بشكل مباشر كما فعل نجيب سرور في مسرحه الشعرى، أو من خلال الإسقاط التاريخي كما فعل صلاح عبدالصبور في مسرحه الشعري.

#### مشكلة الدراسة:

الدراما الشعرية مبعثها في هذه الأثناء -الفترة المحددة للدراسة- هو الثورة، ويظهر ذلك جليًّا في مسرح الشاعرين (صلاح عبدالصبور- نجيب سرور) وقد تعامل معظم النقاد مع كل شاعر على حدة لتسليط الضوء على الجوانب الفنية لمسرحه، لكن لم يتم طرح قضية الثورة وسمات الشخصية الثائرة بشكل تفصيلي في دراسة تعكس أثر هذه الشخصية في المسرح الشعرى لهذه الحقبة.

فهذه المرحلة ما فيها من تحولات كانت مرحلة لها تأثيرها على المسرح المصري، حيث ألقت هذه التحولات بظلالها على شخصياته، لذا كانت لكل شخصية لغتها الخاصة التي أثرت بدورها على تلقي النص المسرحي كنص أدبي، وتلقيه كتمثيلية تؤدى من خلال ممثلين على خشبة المسرح، هذه

اللغة غلب عليها طابع الحدة في بعض الأحايين، وهذا ما تم تسليط الضوء عليه في النهاذج المختارة من مسرحيات الشاعرين (صلاح عبدالصبور ونجيب سرور)؛ إلى جانب التركيز أيضًا على سمات هذه الشخصيات سواء كانت شخصیات یحرکها الوازع الدیني که الحلاج، عند صلاح عبدالصبور، أو شخصيات يسيطر عليها الطابع الاجتماعي ك ياسين وبهية عند نجيب سرور، أو أشخاص يحركها الطابع السياسي ك شخصية سعيد والأستاذ في مسرحية (ليلى والمجنون) لصلاح عبدالصبور وشخصية أمين وحمدي

#### تساؤلات الدراسة:

- ما المسرح الشعري الثوري، وما آليات كتابته؟

وعطية في مسرح نجيب سرور.

- كيف أثر الوعى المجتمعي على المسرح الشعري المصري في فترة الدراسة المحددة؟
- ماذا تعنى الشخصية الثورية لهذا المسرح في المرحلة المستهدفة من الدراسة؟
- ما العلاقة بين المقاصد الواعية للأديب والدلالة الموضوعية
- ما أهم السمات المميزة للتجارب المسرحية في هذه الفترة؟ - ما الهدف من استخدام القناع من قبل الكاتب المسرحي في مسرحيته الثورية؟



هل محكن الشاعر المسرحى من إيصال هدفه بواسطة الرمز؛ أم أنه كان بحاجة ملحّة للتخلى عن الرمزية من أجل تواصل أكثر مع المتلقي العادي؟

- ما المستهدف من الاتكاء على الرمز الديني في مسرح هذه الفترة؟

#### أهمية الدراسة:

تبحث هذه الدراسة النقاط التالية للوقوف على أهمية كل نقطة من هذه النقاط على حدة:

- المسرح الشعري وأثره في المجتمع وتأثره به.
- البحث حول الشخصية الثائرة وأهمية طرحها في مسرح
- التعرف على الخطاب السياسي بعد الثورة وأثناء الهزمة وبعدها وانعكاسه على الكتابة المسرحية خاصة المسرح
- تحليل القناع الديني والقناع السياسي والقناع الشعبي ومدلول كل قناع، والإسقاط على الفترة الزمنية التي كتب فيها، وهدف كل كاتب من هذا التقنّع. أهداف الدراسة:
- التركيز على النقاط المضيئة التي طرأت على المسرح الشعري المصري بعد ثورة ١٩٥٢، ومدى تطور الكتابة المسرحية وتأثرها بالثقافات المختلفة لهذه المرحلة..





- قراءة الوعي الفعلي الذي أثر على أحداث المسرح الشعري في هذه الأثناء، للوصول إلى الوعي الممكن الذي يبحث عنه الشاعر من خلال رؤيته المسرحية.

-عقد مقارنة على مستوى البنية الشكلية بين (صلاح عبدالصبور) و(نجيب سرور) للوصول إلى مسعى الدراسة وكشف ماهية الشخصية الثورية من خلال التعرف على نقاط الاختلاف والاتفاق في مسرحهما الشعري وأثر المجتمع فيه.

- الخلفيات الثقافية والسياسية والاجتماعية وأثرها على فلسفة الشاعر في أسلوب طرحه وتشكيل شخصياته الثائرة.
- أنواع القناع وكيفية طرح الأزمة المجتمعية التي يتناولها كل شاعر وإدارتها في مسرحه.
- -عقد مقارنة بين اللغة المسرحية التي استخدمها الشاعران لرسم شخصية الثورى داخل الإطار المجتمعي الذي يحياه.
- محاولة قراءة مفهوم المسرح الشعري بشكل جديد؛ عبر ربطه بتلك الأحداث التي أنتجته وعبر عنها.

#### حدود الدراسة:

- قامت الدراسة بإلقاء الضوء على بعض المسرحيات التي تتفق وموضوعها وفترتها الزمنية، لكل من:
  - \* الشاعر صلاح عبد الصبور:
  - -مأساة الحلاج، صدرت عام ١٩٦٦.
  - مسافر لیل، صدرت عام ۱۹٦۸.
  - -لیلی والمجنون، صدرت عام ۱۹۷۰.
    - \* الشاعر نجيب سرور:
  - ياسين وبهية، صدرت عام ١٩٦٤. -آه يا ليل يا قمر، صدرت عام ١٩٦٦.
  - -قولوا لعين الشمس، صدرت عام ١٩٧٢.

وقد تم اختيار هذه النهاذج لتوفر السمات المراد التركيز عليها في شخصية البطل الثائر بها، سواء كانت ثورة هذا البطل –محل الدراسة- دينية أم اجتماعية، فهذه المسرحيات يحركها الرفض الذي يشعل جذوة الثورة داخل نفس البطل الباحث عن الذات والمتطلع للعدالة والحرية والتخلص من قيود الظلم المجتمعي الذي عارس عليه بشكل لا تحتمله نفس ثائة.

#### الخاتمة

قام هذا البحث الذي جاء تحت عنوان (الشخصية الثائرة في المسرح الشعري المصري، بين صلاح عبدالصبور ونجيب

سرور) بالتركيز على مفهوم الدراما، وأثر هذا المفهوم على الوجدان الجمعي داخل المجتمعات العربية، خاصة المجتمع المصري، وكيفية عزوف هذا الوجدان عنه في بداياته، ثم تفاعله معه بعد أن تم الترسيخ له من قبل الكتاب والمهتمين وقاسه مع الواقع المصري وأزماته، كما قام بإلقاء الضوء على العلاقة بين الثورية والمسرح الشعري، والثورة المستمرة لهذا اللون المسرحي على التقليدي والعادي، حتى على نفسه، اللون المسرحي على التقليدي والعادي، حتى على نفسه، فالمسرح الشعري مسرح ثوري، لا يتوقف عند شكل معين، فابت، أو قالب واحد جامد، أو فكرة لا تقبل التغيير، فأفكاره متجددة كقالبه وطريقة تناوله وكيفية طرحه لأزمات

ومن أهم نتائجه أنه قام بـ:

مجتمعه.

- التعريف بالشخصية، وأهميتها داخل بنية النص المسرحي، ودورها الفعال في تحريك الحدث، وتنامي الصراع، وعلاقتها بالواقع، ودوافعها، ودلاليتها، وعلاقتها بالأخلاق من وجهة النظر الأرسطية.

- إبراز الدور المسرحي في المجتمع المصري بعد الثورة، ومدى استجابة المجتمع لهذا الدور، وكيفية تأثير هذا المسرح مسرح ما بعد الثورة- في فكر المجتمع، وتخليه عن رمزيته للوصول إلى الطبقات السحيقة التي دخلت هذا المسرح بالجلابيب.

- التعامل مع النص عند صلاح عبدالصبور بصفته بنية مولدة من رحم القهر والتسلط والكبت وكبح جماح الحرية



وكسر الأقلام وسجن الآراء البناءة، وحرق كل ما هو جميل، مما يؤدي إلى احتراق كل جميل في نفس الشخصية الفاعلة في النص نتيجة ما يحدث في العالم المحيط، أو ما حدث في المجتمع الذي خرجت من عباءته بنية النص.

9

- التأكيد على أن السجن برزخ قاتل للحرية، وهو مصير كل صاحب ضمير حر من قبل السلطة الباطشة، وهذا ما حدث مع سعيد في مسرحية ليلى والمجنون، حيث يظهر في المنظر الأخير «سعيد/ الشعب وقد أصابه الذهول والانكسار والإحباط في السجن، يناجي القادم من بعده ويستحلفه بكل طبقات الشعب الكادح، وبكل حضاراته القديمة والحديثة ألا يبطئ، ويذكره أن يحمل سيفه، فالكلمات لم تعد قادرة على الفعل في هذا الزمن»()، كما كان صلب الحلاج بعد تعذيبه والتنكيل به في مأساة الحلاج وتزييف وعي العامة وقتل السجين الثاني من أساليب الخلاص السلطوي، لا الخلاص الشوري، وهذا ما حدث في مسرحية مسافر ليل حين قتل المسافر/ الشعب بهذه الطريقة وحمله الراوي/ المثقف خوفًا من عامل التذاكر/ السلطة.
- التركيز على أن الشخصية الثائرة في ثلاثية نجيب سرور جاءت للتعبير عن طبقات الشعب المصري السحيقة، فقد عبر عنها في (ياسين وبهية) بالفلاح، وفي (آه يا ليل يا قمر) بالعامل، وفي (قولوا لعين الشمس) بالبنّاء والعسكري والفنان. كشف حجم المعاناة التي يعانيها أبطال نجيب سرور داخل هذا السياق المليء بالفساد، حيث اعتمد في ثلاثيته على سلبية المجتمع وفساده ليتخذ من الحشيش والخمر أدوات هروب تغيب العقل وينتظر الخلاص الذي يأتي على يد القناصة دائمًا.
- التأكيد على أن الشخصية الثائرة شخصية متمردة، يراها المجتمع أملاً في بعض الأحيان، وتراها السلطة ضجيجًا يجب التخلص منه، لذا تنتهي هذه الشخصية نهاية مأساوية في كل الظروف، وهذا ما أكد عليه مسرح صلاح عبدالصبور ومسرح نجيب سرور.
- إبراز أهمية اللغة في المسرح والتركيز على رمزيتها، فهي إحدى أدوات الشاعر أو الكاتب المهمة لصياغة أفكاره إلى كلمات وعبارات.
- التأكيد على دور اللغة الفعال في المسرح بشكل عام، والمسرح الشعري بشكل خاص.
- إبراز الفروق بين اللغة على لسان الشخصية الثائرة واللغة على لسان الشخصية العادية.
- تناول دور المؤلف في تشكيل الشخصية الثائرة، وحرصه على اختيار ألفاظها بعناية شديدة، فالشخصية الثائرة، شخصية لها موقفها من الحياة، ولغتها لغة خاصة، مبنية على ثقافة خاصة.

ياسمين عباس



# في أولي ندوات المهرجان «كوميديا الأيام السبعة» و«إثبات نسب» في مواجهة النقاد

ضمن فعاليات المهرجان الختامي لنوادي المسرح في دورته ال٢٩ التي تقام حالياً وذلك في الفترة من الثامن عشر من شهر مايو الجاري إلى يوم الثلاثون من الشهر ذاته انعقدت أولى ندواته وذلك على خشبة مسرح ملك عقب تقديم عروض الافتتاح وهم «كوميديا الأيام السبعة» للمخرج عماد علواني و»واثبات نسب» للمخرج مصطفى

دارت الندوة حول هذان العرضان بقيادة الشاعر والناقد المسرحي احمد زيدان الذي القي الضوء على كثير من النقاط وتحدث فيها كل من الناقد والمخرج والباحث المسرحي حسام عبد العظيم والناقد والباحث رامز عماد

في البداية عبر زيدان عن سعادته بعودة المهرجان مرة أخري بعد توقف استمر لمده عامين مشيراً إلى الجهد الذي بذلته إدارة المهرجان لاستعاده مرى أخرى وان من مميزات وجود تلك المهرجانات هو إعطاء الفرصة لمجموعة كبيرة من الممثلين المبعدين في كل أقاليم مصر واكتسابهم خبرات والاحتكاك منصات عرض جديده من الممكن أن يظهر بها بعض المشكلات أثناء التنفيذ نظراً لهذا التغير وهذه المشكلات تضع مجموعة الممثلين وصناع العمل في رهان وتحدي مستمر خاصة في هذه العروض الذي أطلق عليها عروض «الطلقة الواحدة» ف من الممكن أن يكون العرض متميزا بشكل كبير ومشكلة قد يبدو أنها صغيره في عملية التنفيذ تنفذ بشكل خاطئ فتقلل كثيرا من متعة المشاهدة والي حد ما هذا ما حدث في العرض المسرحي»كوميديا الأيام السبعة» من حيث توزيع الموسيقي التي تقدم في غير أماكنها وجاهزية العرض ذاته قد واجهت بعض المشكلات التي أفقدت المتلقي هذه المتعة

وعن العرض الثاني «إثبات نسب» عبر زيدان عن سعادته بهذا العرض قائلا إن اليوم يستحق الاحتفاء بوجود مؤلف مصرى شاب لديه الجرأة على الكتابة للمسرح ولكنه وجه بعض الأسئلة منها عن استخدام أسماء غربية للشخصيات وثبات المنظر والديكور الذي يحتوى بداخله إلى عده مناظر لا تحدد أين تقع هذه الأحداث بالضبط هل هي في السجن أم في بيت ...الخ ولكن كانت دامًا تلاحقني الشخصيات

مضيفا أن المتلقي واجه بعض المشكلات التي تخص اللغة فهناك بعض الأخطاء التي قد تفقد المشاهد متعه المشاهدة

أكد زيدان أن المخرج استطاع بقدرته الإبداعية أن يضع المتلقى دامًاً في حالة شغف مستمر لما هو قادم جعلتنا مستمرون في المشاهدة

اختتم زيدان حديثة بالتحية لكل صناع العمل مؤكداً أنه استمتع بالمشاهدة.

بينما بدء الناقد حسام عبد العظيم كلامه بالحديث عن مؤلف

النص المسرحي «كوميديا الأيام السبعة» وهو الكاتب على عبد الله الزيدي وهو مؤلف عراقي اشتهرت أعماله بتسليط الضوء على القضايا السياسية في بلاده وقد كتب هذا النص في منتصف الستينات أثناء الحصار الذي وقع عليهم خلال هذه الفترة خاصه بعد قرار (النفط مقابل الغذاء).

ينعكس هذا النص في صورة مجتمع بنيه صغيره يسكن بها رجل وحفيده ثم يصل إليهم (الدخيل) ليسلبهم إرادتهم ويصبحوا المستعبدين في مكانهم .

اكد عبد العظيم أن المخرج عماد علواني استطاع بشكل كبير أن ينقل لنا مجتمع هذا النص إلى المجتمع المصري باستخدامه بعض الدلالات التي جاءت في بداية العرض ك التريندات الشهيرة في مجتمعنا مثل أغنية (شيماء) وراديو القاهرة الكبرى وغيرها ليناقش قضية مهمه ك قضية الدخيل الذي قد يسلب مننا الإرادة وليس فقط من هذا الرجل وحفيده فأكد لنا الدخيل أن هذه البنية الصغيرة مجرد نموذج لمجتمع كامل مشيراً إلى المنشور الرسمى الذي أصدرته الدولة بذلك ولا يخص به فقط هذه الأسرة بل يطبق هذا المنشور على المجتمع بأكمله فهو تعميم على حاله القهر مستطردا في الحديث أن النص يضع المتلقي في بنية دائرية بداية من الحداد الذي أقامه بعد موت الكلب الخاص به ثم تجديد هذا الحداد مري أخري لوفاه كلبته مشيراً إلى جملة أن هذا النص لا ينتهى إلا موت فصيلة الكلاب والذي اختتم بها المخرج العرض المسرحي وعن المخرج أوضح عبد العظيم أن عماد علواني اشتغل على منطقة العبث ولديه من الممثلين طاقات إبداعية متميزة لكنه وقع في فخ المط والتطويل بسبب عدم تدخله بشكل واضح في النص وقدمه كما هو دون أي تغير في الأحداث مما اشعر المتلقى

ببعض الملل انتقل عبد العظيم إلى عنوان النص وهو (كوميديا الأيام السبعة) وقال إن النص الأصلي أوضح بشكل كبير تفاصيل السبع أيام ولكن في هذا العمل لم نري سبعه أيام كامله وهذه ملحوظة لابد من تداركها باستخدام بعض التقنيات الفنية ك نقلات الإضاءة والموسيقي أشار عبد العظيم إلى الرقصات التي قدمت على المسرح وتوقف عن غوذج الرقص الغربي الذي قدم بشكل غير متقن وكان لابد أن يقدم بشكل اكثر جديه وإتقان لأنه نموذج لهذا الدخيل الغربي وهذا قد ينعكس على الأحداث الدرامية في العرض بشكل سلبي وعن الديكور قد يكون مقصودا أن يظهر المكان بأنه مستباح لا يوجد به أي حواجز وفي النهاية اختتم كلمته بإذن مخرج العمل لابد من أن يدرك مماماً كل هذه الملاحظات حتى لا تتكرر في أعمال أخرى . (كوميديا الأيام السبعة)

بطولة محمد السيد، محمد خلف، محمود سليمان،

ديكور بكار حميدة، رسم على المناظر محمد السيد، تنفيذ مؤثرات صوتیه رضوی المصری، رقصات علی جیمی،

مساعدي الاخراج عبد الله سعد ، لطيب محمد، هيثم هيثم، احمد

مخرج منفذ كريم المصري، تاليف على عبد الله

أما الناقد رامز عماد فتحدث عن العرض المسرحي» إثبات نسب» معربا عن إعجابه به ومجوعة الممثلين على مستوى الأداء التمثيلي والحركي قائلا إنهم مجموعة مميزة لديهم طاقات إبداعية واضحة على خشبة المسرح وعلى قدر عال من التفاهم وعن العرض ذاته قال أننا بصدد عمل مسرحى به خطوط درامية متشابكة خلقت حالة من الارتباك لدي المتلقي وهذا للأسف ما وقع فيه العرض أثناء عملية التنفيذ بالإضافة إلى مجموعة من المونولوج والديالوج التي تسببت في إطالة مدة العرض قد تكون مفيدة أو غير مفيدة فهذا تساؤل مهم لابد من الإجابة عليه في كل عمل كما تساءل أيضا عن الزمن الدرامي لهذه الأحداث وأين تقع؟ مؤكدا أنه عيل إلى أن تكون قريبه إلى الدراما الغربية المكسيكية في فترة التسعينات وعن الديكور قدم بعض الملاحظات منها الصليب القبطى والتبن الأمريكي وغيره من الدلالات التى خلقت حاله من التشوش مع دخول وخروج الممثلين بشكل غير واضح أين مكان الدخول والخروج

(إثبات نسب)

حمودة، مؤمن، محمد حسن، عبد الرحمن، عبد الرحمن فرج، سيد إبراهيم، محمد متولي، نانسي عادل، مصطفى البدري، احمد سليمان، تأليف وإخراج مصطفى علي.

محمود عبد العزيز





### متابعات 👪

# طلاب جامعة مطروح

## يبدعون في عروضهم المسرحية

تحت رعاية الأستاذ الدكتور مصطفى النجار رئيس جامعة مطروح والأستاذ الدكتور محمود عباس نائب رئيس الجامعة لشئون التعليم والطلاب، وفي إطار اهتمام جامعة مطروح بالأنشطة الطلابية والإيان بدور المسرح والفن كقوى ناعمة في تقديم التوعية الثقافية الهادفة ومقاومة الأفكار الهدامة وطرح القضايا الحياتية التي يعيشها المجتمع بعيدا عن الطريقة الوعظية التقريرية المباشرة وبدعم كبير من السيد الأستاذ الدكتور رئيس جامعة مطروح، قدم طلاب الجامعة بكليتي التربية والتربية للطفولة المبكرة عروضًا مسرحية متنوعة في محاولات مسرحية جادة تنبيء عن جيل مبشر وقادر على أن يثير حراكا مسرحيا وفنيا رائعا في الساحل الشمالي الغربي لمصر. وقدم طلاب الفرقة الثانية بكلية التربية بمطروح مجموعة من العروض المسرحية منها مسرحية «أم الشهيد» التي تتناول قصة أحد الشهداء وأهمية الدفاع عن الوطن والتضحية من أجله ضد كل معتد غاشم وضد كل التيارات الظلامية التي لا تريد لمصر الخير، وأيضًا عروض «بر الوالدين» و»ثقب الأوزون وانتصار الأخضر» التي تتناول قضية من أهم القضايا المعيشة وهي تأثير اتساع ثقب الأوزون في التغيرات المناخية التي يمكن أن تلحق الضرر بالإنسان وضرورة حسن التعامل مع البيئة تعاملا يضمن الحياة التي تضمن بقاء الإنسان المهدد بالانقراض وضرورة الانتصار لكل ما هو أخضر وجميل ونافع لبيئة البشر ومحاكمة الجهاز الهضمى التي تعد من مسرحة المناهج التعليمية.

وتم عرض «كورونا» وهي مسرحية تتناول التبصير بأعراض وباء كورونا وكيفية الوقاية منه وتجنبه باستخدام السلوكيات الصحية السليمة ومسرحية كواكب المجموعة الشمسية، وهي مسرحية لأحد دروس مادة العلوم في المرحلة الابتدائية، والتي يتم التعريف من خلالها من خلال المسرح بالكواكب وصفاتها والعلاقة بينها فضلا عن العرس البدوي الذي ألقى الضوء على عادات الزواج والتراث الشعبي البدوي في محافظة مطروح في كرنفال فني مبهج أسعد جمهور الحاضرين من الطلاب وأعضاء هيئة التدريس الذين عبروا عن إعجابهم وسعادتهم بتلك العروض المبهجة التي قدمها الطلاب والطالبات من إخراج الدكتورة شوق النكلاوي.

ومن ناحية أخرى أبدعت طالبات كلية التربية للطفولة المبكرة في تقديم عرض مسرحية «ثورة الألوان» من تأليف الشاعر عبده الزراع إخراج د. شوق النكلاوي والأستاذة ميار أحمد



### رئيس جامعة مطروح يتبنى الأنشطة كوسيط

### لربط الطلاب بوطنهم وقضايا مجتمعهم

المدرس المساعد بالكلية، والتي تحمل قيم تربوية متنوعة أهمها مخاطر الإنترنت والإسراف في استخدام التكنولوجيا التي يحكن أن تقضي على روح الإنسان وعقله، فضلا عن قيمة العمل، وظاهرة التنمر التي انتشرت في عصرنا، وكيف أن الإنسان لا يحكن حتى وإن طغت التكنولوجيا أن يستغني عن طاقته وعمله، كما تناولت قضية احترام التنوع وقبول الآخر من خلال أبطال المسرحية وهم مجموعة من الألوان الذين يدخلون في مشهد افتتاحي غنائي للتعبير عن أنفسهم وإظهار أهمية كل منهم وأفضليته على غيره من الألوان، أما بطل المسرحية فهو «عمر» الطفل الصغير الذي يعتمد على تطبيقات الحاسب الآلي في الرسم والتلوين، ويهمل الألوان الخشبية التي كان معتادا عليها كما تعاني والدته من كثرة جلوسه أمام جهاز الكمبيوتر وتنصحه بضرورة النوم مبكرا، وفي أثناء نومه يفاجأ بأن الألوان

غاضبة منه ولا تريد الذهاب معه إلى المدرسة بسبب تهميشه لها واعتماده شبه التام على جهاز الحاسب، وفي الحلم يدور عتاب شديد بين عمر وألوانه حيث يتهم كل منهما الآخر؛ ف «عمر» يرى أن الألوان قد تخلت عنه عندما احتاجها لاستخدامها في حصة الرسم بالمدرسة بينا يعاتبونه هم لاعتماده التام على الكمبيوتر وإهماله لهم ويصحو عمر من نومه لينادي على أمه ليدور حوار حول أهمية الألوان وعدم إمكانية التخلي عن استخدامها ويتدخل «الكيبورد» و»الماوس» و»الشاشة» لإقناع عمر بأهمية الألوان وأن لكل منها دوره الذي لا يمكن الاستغناء عنه وهو ما يؤكد على أهمية المزج بين العقل البشرى والتكنولوجيا لأن كلا منهما يكمل الآخر وليس بديلا عنه هذا وقد أبدعت الطالبات في تصنيع الديكور والملابس من خامات البيئة على مدار فصل دراسي كامل من خلال التدريبات العملية الأسبوعية التي شهدت جوًا من البهجة والسعادة بين الطالبات اللاتي عبرن عن سعادتهن بالمشاركة - ربما لأول مرة - في المساهمة في إنتاج عرض مسرحي متكامل بدءا من إعداد النص والتمثيل والذي أجادت فيه الطالبات فضلا عن إعداد المؤثرات الصوتية والموسيقي وكل عناصر السينوغرافيا وحتى انتهاء العرض تطبيقا لما تم دراسته نظريا في المقرر على مدار الفصل الدراسي للربط بين النظرية والتظبيق.

وشارك في العرض الطالبات إيمان عبد الله، وإسراء عادل، وإسراء مراجع، وأمل محمود، وأمنية محمد، وأميرة رحومة، وأميرة عبد الكريم، وعلياء نصر، ومروة أشرف، وفضيلة خير الله، وياسمين محمد، وهبة محمود، ورؤى سعيد، ورنا عز الدين، وعلياء راشد، وأميرة قناوي، ومنة الله محمود، وهاجر محمود، وحنين سيد، وابتسام محمد، ونورهان أحمد.

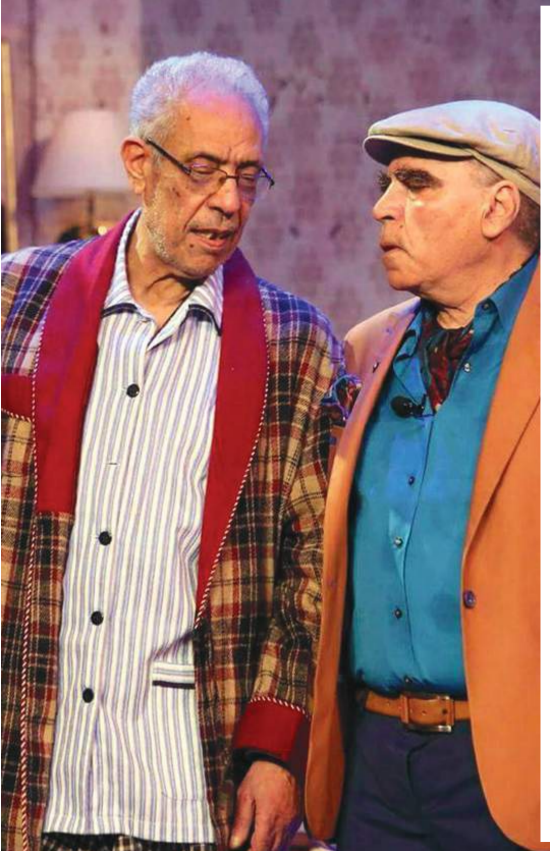
ياسمين عباس

11



ريدة كل المسرحيين

# يؤكدون أنه ليس بالنجم وحده يحيا المسرح النجم.. إلى أي مدى يؤثر حضوره أوغيابه في العملية المسرحية



في فترة السبعينيات والثمانينيات فرض لقب «نجم الشباك» نفسه على الساحة المسرحية والسينمائية والتليفزيونية، فكان الفنانون يتسابقون على انتزاعه بما يحققونه من إيرادات ما كان له أثر كبير في اجتذاب الجمهور وبالتالي تسابق المنتجون لإنتاج أعمالهم أما الآن فيرس بعض النقاد أن «السوق لم تعد تستوعب كل الفنانين بمن فيهم نجوم الصف الأول» فانتقل تنافس النجوم الآن على الإعلانات التليفزيونية وقليل من الأعمال السينمائية، وهو ما ساعد على تغيير مفهوم النجم عما سبق من نجوم، حيث كانوا يرفضون الظهور فى الإعلانات رغم المقابل المادي الضخم المعروض عليهم، وذلك من أجل تقليل ظهورهم على الشاشة حتى لا يمل الجمهور منهم، ولكن مع تراجع عرو ض المسرحيات وهروب أو عزوف النجوم عن مسرح الدولة، مقارنة ببداياتهم فقد لجأ كثير منهم الآن إلى الأعمال السينمائية والإعلانات».

عن موضوع النجم في المسرح المصري بين الحضور والغياب تساءلنا: ما مفهوم النجم من وجهة نظر المهتمين بالمسرح؟ وهل أثر غياب نجوم الشباك على عملية جذب الجمهور؟ أو هل أثر غياب النجم عن العروض المسرحية على تفاعل الجماهير مع تلك العروض؟ ولماذا لم يعد مسرح الدولة جاذبا للنجوم؟ وهل هناك أمل في عودة «النجوم» للتعاون مع عروض الدولة؟ وجهت مسرحنا هذه التساؤلات على بعض المهتمين بهذه القضية فكان ردهم....

سامية سيد







### عصام السيد: اختفت كلمة كامل العدد بغياب النجم

قال المخرج عصام السيد: النجم هو كل من يسعى له الجمهور وينتقل خصيصا لمشاهدته، ويقاس تأثيره بمدى شهرته وبإقبال الناس على مشاهدة أعماله، والنجم من وجهة نظري ليس فقط الممثل؛ فهناك مؤلف نجم ومخرج نجم وأن كان عددهم وتأثيرهم أقل من نجوم التمثيل، وأيضا هناك (مسرح نجم) كالمسرح القومي مثلا، وأيضا نصا لشكسبير مقرر على كليات الأداب ومدارس اللغات يعتبر نجما.

أضاف السيد: العروض تأثرت بالطبع بغياب النجوم بالمفهوم الواسع الذي ذكرته فلا نجد عروضا كاملة العدد يوميا كما كان سابقا؛ وكامل العدد هنا تعنى المسرح الكبير الذي لا تقل عدد مقاعده عن ٥٠٠ مقعدا والتي تقدم عروضا لمدة ستة أيام في الأسبوع، فامتلاء المقاعد في قاعة صغيرة لا يمكن القول بأنه كامل العدد أو في مسرح يقدم عروضه ٣ أيام في الأسبوع.

كما أشار إلى أن هرب النجوم من مسرح الدولة يرجع لعدة أسباب أولها الأجور، وثانيها نوعية الأعمال، وثالثها انعدام الدعاية.

وأضاف المخرج عصام السيد: أخرجت العديد من المسرحيات التي اشتملت على النجوم والتي تم تقديمها في مسرح الدولة منها (أهلا يا بكوات، وداعا يا بكوات، في بيتنا شبح، اضحك لما تموت، الأرنب الأسود..... وغيرها).

#### الفنان الجاد

وقالت الناقدة أمل ممدوح: لا افضل تسمية النجم وأفضل تسمية الفنان، لكن مجازا سنعتبر المقصود به الفنان الجيد الشهير والمحبوب جماهيريا، وفي هذه الحالة وبإضافة ميزة الخبرة الفنية يصبح وجوده فرصة للتفاعل الحي مع الجمهور، على أن يكون ذلك في خدمة العرض وليس العكس، أي لا يتحول العرض ليكون في خدمة النجم، أما إن كان هذا الفنان مجرد اسم تفصل له العروض فهنا يكون غيابه مكسبا.

وأضافت: أرى أن السبب الأساسي في عدم إقبال الفنانين الذين يمكن تسميتهم بالنجوم على مسرح الدولة، فإما يرجع لضعف المقابل، أو ضعف العائد الفني بالنسبة لهم؛ حيث أن السينما الآن والتليفزيون والمنصات الفنية ووسائل التواصل تحقق شهرة أسرع وأقوى أثرا؛ لذا فلن يلتفت للمسرح إلا فنان جاد يخوض تجربة جادة قوية كتابة وإخراجا، فإن توفرت يمكننا جذب الأسماء الجادة التي تضيف للمسرح حتى لو في أعمال كوميدية لكن تظل جيدة المستوى الفنى.

#### صناعة الجودة

وقال المخرج مازن الغرباوي: مفهوم النجم قد يختلف من وجهة نظر العمل، فكل العناصر الفنية المكونة للمنتج الفني لها نجومها، في المخرجين يوجد نجم، والمؤلفين يوجد نجم وفي السينوغرافر نجم، فالنجم هو

الشخص المسؤول عن صناعة الجودة، وهنا نستطيع أن نقول عليه النجم، ولكنا نجد أن الممثل (الممثلة) هو فقط المستحوذ الأكبر على كلمة النجم وعلك القاعدة الأكبر من الجمهور.

واستطرد: لدينا نجوم في تاريخ الفن المصرى وليس المسرح فقط مثل يوسف شاهين وسعد أردش وكرم مطاوع في مجال الإخراج، ولكن مفهوم النجم اليوم من وجهة نظر السوق هو الذي يتصدر الأفيش والذي لديه قاعدة جماهيرية كبيرة تتحول إلى مقابل مالي، ولكن النجم هو مجموعة كل تلك المفاهيم: الذي لديه قاعدة جماهيرية، والذي يهتم بجودة المحتوى، والذي يهتم بفكرة توفير جودة مستدامة لأعماله الفنية، وأن يكون غوذجا يحتذى به، لبق، مثقف، ومتحدث جيد ومطلع جید، مجتهد، دؤوب مثابر ومقاتل، کل تلك صفات تندرج تحت كلمة النجم.

وأضاف: أهم ما يجعل نجوم الشباك يعزفون عن المسرح؛ أنهم لا يجدون الديناميكية الإنتاجية المفترضة مع غياب التسويق لأعمالهم، رغم أن مصر تملك بنية تحتية عظيمة على مستوى المسارح والأماكن، لكن آليات الإنتاج والأجور المتوسطة تكاد تكون قليلة، بالإضافة إلى ضعف الإمكانيات التقنية في بعض المسارح، وهذا بدوره أثر على غياب نجوم الشباك عن المسرح. أيضا الجذب الجماهيري ضعيف يتطلب مجهودا مضاعفا من صناع الأعـمال، بسبب غياب التسويق وغياب قواعد البيانات للجمهور والتواصل مع الجمهور. وأنا اعتقد أن وجود النجم الجاذب للجمهور يزيد من قاعدة المستفيدين وهو ما يعد الهدف الأساسي للمسرحية، ولكن هناك بعض الأعلال لا يوجد بها نجوم ولكنها تلاقى نجاحا كبيرا نظرا لكونها مجهودات فردية وليست مجهودات مؤسسة، وعلى الرغم من تلك التأثيرات السلبية إلا أن ذلك لا يوقف عجلة الإنتاج أو التفاعل أو جودة العروض، فتأثير النجم ليس بالتأثير العريض لأنه كما نقول «مصر ولادة» حيث يوجد الإبداع والابتكار والشغف عند بعض الممثلين والمخرجين والكتاب والإداريين ورؤساء القطاعات الذين يستطيعون صنع حالة من حالات الوهب المتواصل في بعض الكيانات.

وختم قائلا: مسرح الدولة غير جاذب للنجوم لعدة أسباب، هناك فارق كان متسعا وأصبح شاسعا في الأجور، بالإضافة إلى ضعف الإمكانيات التقنية في بعض المسارح، وآليات تنفيذ الإنتاج وعدم وجود جدول إزمني محدد وغياب التسويق بمعناه الشامل مما يجعل بعض النجوم لديهم تحفظات، خاصة أنه يجد في القطاع الخاص أجورا جيدة واليات إنتاج منضبطة وبرامج وقتية محددة وميزانية محددة للتسويق،،

لضعف الأجور وانعدام الدعاية

وغيرها، فإذا تأملنا مثلا موقع المسرح القومي والطليعة وسط الباعة كل ذلك ينفر الجمهور وبالتالي ينفر فريق العمل نفسه، فحتى تصل لمكان العرض تجد صعوبات بدورها تجعل الكثير من النجوم يعزفون عن المشاركة في الأعمال المسرحية مهما كانت جودتها الأعمال المشاركة.. قال سعدالله ونوس «نحن محكومون بالأمل» وأنا أقول أننا دائما نعيش بالأمل والشغف، وبالتأكيد يوجد أمل بالتعاون المشترك من النجوم، ونطمح أن يعود مسرح النجم بكثافة وان تحل المشاكل مستقبلا حتى يكون هناك إمكانية لعودة النجوم لمسرح الدولة.

#### المسرح أكبر من النجم

فيم علق الناقد عبد الغنى داود قائلا: منذ البدايات وحتى الآن أصبح من الصعب أن تقدم مسرحية لا يشارك فيها نجم أو نجمة «بالقانون السوقي للنجومية»، وقد حدثت تغييرات لمفهوم النجم، فمرة هو ذاك الوسيم الأنيق الجميل، ومرة هو الرجل العادي القادم من قلب الشوارع، ومرة ثالثة هو الهزلي المثير للضحكات أي «المضحكاتي» كما يعبر عنها البعض، حتى صار نجاح أى مسرحية يتوقف على وجود هذا النجم وتصبح الصدارة والأولوية له في حجم الملصقات أو الدعاية، ونرى البعض منهم يتدخل في عمل المؤلف والمخرج، ويقف النجم الآن في مركز الجاذبية الشديدة من أجل التسلية الشديدة، وهو رمز التسلية المجسمة، وهو ذلك الإله البطل أو البطلة، أو هو حيوان الحضارة الحديثة وصنمها المعبود كما اطلق عليه الكاتب البريطاني ايريك بينتلى في كتابه «نظرية المسرح الحديث» حتى أصبحت التسلية والترفيه صناعة معقدة كل التعقيد، وحتى





### مازن الغرباوي: النجم هو الشخص المسؤول عن صناعة الجودة

كاد هذا الفن أن يتسبب في القضاء على جميع الفنون الأخرى كالموسيقى والأدب بحثا عن بطولة خادعة أو وهمية.

و استكمل داوود: في تاريخ مسرحنا المصري أجيال فذة من الممثلين والممثلات النوابغ الذين أدوا الأمانة بإخلاص، فلدينا نجوم من الـرواد أمثال «ذي رستم ونجيب محفوظ وحسين رياض وعبد الوارث عسر» وغيرهم من الذين أعطوا للمسرح أو السينما واخلصوا له ورحل بعضهم عن دنيانا كادحين بعد أن أعطوا بلا حدود، ويأتي بعد جيل الرواد نجوم من الأجيال التالية ممن درسوا فن الأداء التمثيلي في المعاهد العلمية أمثال» شكري سرحان فاتن حمامة وعبد الله غيث وسميحة أيوب وسناء

جميل»، ومن بعدهم ظهر جيل أخر مثل « أحمد زكي ونور الشريف» وغيرهم ممن اعتمدوا على جهودهم الشخصية وتفوقوا ومن أصحاب المواهب الفردية الذين حققوا النجومية «حسن حسني مثلا» الذي أفرط في إهدار موهبته في البحث عن التسلية الرخيصة، أما الفخراني فقد عمل على رعاية موهبته الكبيرة ويظل نجما كبيرا، ويبقى جيل أخر تعرض لكثير من الإغراءات التلفزيونية والدعاية والإعلان، لكن القلة حافظت على كرامة وجلال المسرح مثل «توفيق عبد الحميد وأحمد عبد العزيز». وغيرهما فهم نجوم مع وقف التنفيذ.

وأضاف داوود: سأضرب مثالا عن غياب النجم في عروض الدولة بعرض» أفراح القبة» الذي تم عرضه منذ ثلاث







### عزت زين: النجم يعوضه جودة العمل

سنوات واستمر حتى الآن وقدمه هواة، فهذه الجاذبية ما مصدرها غير الجدية وتقديم فن حقيقي على الرغم من أنها تخلو من النجوم. والتجارب أثبتت أن النجوم حتى الفخراني عندما قدم عرضا لألفريد فرج في مسرح السلام لم يكن هناك جمهور رغم أن المسرحية كانت كوميدية، على العكس من مسرحية «الملك لير» فليس بالنجم وحده ينهض أو يزدهر المسرح. فإذا وجد فريق عمل مثل فريق «أفراح القبة» فمن الممكن أن ينقذوا المسرح من كبوته، فليس النجم دائما شرطا لنجاح العرض، اختلق مفهوم النجم في المسارح التجارية لأن المسرح التجاري لا يمكن أن يعمل مسرحية بدون نجم.

#### القنوات والدعاية وعدد المسارح

فيما قالت الفنانة حنان شوقي: لم يعد المسرح مثل ذي قبل، فمسرح القطاع الخاص، المتحدين مثل أحمد الابياري وجلال الشرقاوي، كان منتشرا في أنحاء متفرقة مثل مسارح عماد الدين وباب اللوق وجو الزخم الفني المسرحي في الإسكندرية وغيرها، ولكن الآن كثير من المسارح أغلقت وتحولت لعمارات ومولات كما في الإسكندرية، أصبح هناك قلة في عدد المسارح ولم يتبق الإ القليل منها مسرح عبد الوهاب التابع لوزارة الثقافة ومسرح بيرم والليسيه التابع لمدرسة الليسيه فقط لا غير. ويرجع ذلك لانتشار «السوشيال ميديا» والقنوات غير. ويرجع ذلك لانتشار «السوشيال ميديا» والقنوات

الإعلانات باهظة الثمن بالإضافة إلى تعدد القنوات، فالأمر لم يعد أبدا مثل ذي قبل. ولم يعد غير هيئة المسرح فقط تنتج العروض المسرحية، وأصبح النجم يفضل البحث عن العمل في مسلسلات كبديل للمسرح من ناحية الأجور والإنتاج وأيضا حتى لا يرتبط بمسرح يومي، فالمسرح قديها كان يعتمد على السيزون، سيزون الصيف وإجازة شهر ثم يعاد في سيزون الشتاء، فكانت هناك منافسة قوية على، أما الآن فيعرض في شهر أو اثنين وينتهي، فأصبحت هناك فجوة هي انك لا تستطيع إنتاج مسرح بالشكل الصحيح.

أضافت شوقي: عندما رجع الفنان (يحيى الفخراني) لعمل مسرح كان ذلك قطاع خاص ولمدة معينة فقط لا غير، وكانت التذكرة غاليه جدا وفجأة أغلقت! لأن الدعاية مرتفعة الثمن، حتى في كتابة المسرح أصبح هناك ندرة في المؤلفين عن ذي قبل لأنه لم يعد بالفعل وجود للمسرح الحقيقي.

فظهر حاليا نوع من المسرح لا نستطيع أن نطلق عليه مسرح، إنما نطلق عليه مسرح الضحك للضحك، ويمكن وضعه تحت بند الاسكتش الذي يقدم في إطار كوميدي ولكنه ليس مثل ريا وسكينة الذي كان وقتها يشكل فرجه فيها ضحك وتمثيل وغناء وفيها المسرح الكامل، أيضا كما كانت دستور يا أسيادنا أو فارس وبني خيبان وعطية الإرهابية.

وتساءلت شوقي: لماذا قل عدد المسارح في مصر؟

ولماذا أصبحت هناك دول تسحب البساط من مصر كالسعودية، أ بعض العروض تؤدي البروفات هنا وتعرض في السعودية ٣ أو ٤ أيام، فأين نحن من ذلك؟ مصر كانت من رواد المسرح في المنطقة والكل يأتي إليها . تابعت : أؤكد أن أزمتنا الحقيقية في القنوات والدعاية وعدد المسارح، فعلى القنوات أن تساعد المنتجين حتى نستعيد المسرح مرة أخرى وحتى نستعيد القطاع الخاص، وحتى يكون هناك رواج، فقديها كانت الهيئة تقوم بعملية الدعاية في التليفزيون والشوارع أما الآن فلا يوجد، فقط أفيش على واجهة المسرح فقط. أما عن النجم فمصر بها العديد من النجوم ولدينا وفرة إنا الأزمة الحقيقة في المسرح والإمكانيات والأجر والدعاية والمنتجين كما قلت من قبل. وقد أصبح المسرح منفرا وليس جاذبا لهم أيضا لتلك الأسباب، ولاستعادة النجم ثانية يجب عمل بروتوكول، أي منتج داخل رواية يجب أن يكون له نسبه تخفيض كذا حتى يتم الترويج للمسرح وحتى نرجع ننتج مسرحا، وأن يكون هناك دعم في مصر لفتح مجال عمل للكثيرين فليس عمل المنتج إنتاج رواية فقط.

#### تسويق عروض مسرح الدولة.

وشارك المخرج المسرحي والفنان عزت زين بقوله: النجم هو كل فنان قادر على اجتذاب الجمهور ليقطع تذكرة، وهو من يذهب إليه الجمهور لمشاهدة أعماله، وأنا أظن أن مفهوم النجم قد يكون أوسع، فمثلا عندما اعرف أن هناك عملا لأسامة أنور عكاشة يعرض في التلفزيون أكون حريصا على مشاهدته ، أو مخرج مثل يوسف شاهين أكون حريصا على مشاهدة العمل، فمفهوم النجم لا يقتصر على الممثل فقط وإنها تتسع الدائرة لتشمل كل العناصر الأخرى المتميزة في أي مجال.

واستكمل زين قائلا: أما عن تأثير غياب النجم فأنا أقارن بين أن يكون ممثلا مثل يحيى الفخراني يفتتح عرضا في القومي يستمر لستة شهور كامل العدد وبين عرض يستمر ١٥ يوما أو شهرا ويغلق أبوابه لعدم قدرته على اجتذاب الجمهور، قد لا يكون النجم السبب في هذا ولكني أقول النجم بمفهومه الأوسع، ففنان كبير شارك في عمل متوسط القيمة من حيث التأليف أو الإخراج أو غيره قد لا يستمر العمل ولكن وجود النجم أحيانا يقترن عبودة العناصر الفنية الأخرى التي يكون حريصا على أن يقدم نفسه من خلالها. تابع : يحضرني أيضا العمل الجيد مثل مسرحية أفراح القبة فمعظم من فيها من الشباب ولا يوجد بينهم نجم بالمعنى المتعارف عليه، ورغم ذلك فالعرض حقق نجاحا نقديا وجماهيريا كبيرا، وهذا دليل على انه من الممكن تعويض فكرة النجم بجودة العمل

دائرة النجومية لا تقتصر على الممثل فقط وهناك نجوم في كل عنصر مسرحي

جريدة كل المسرحيين





### العشرى: لا أعترف بكلمة ندم والمسرم هو الكلمة

الفنى واستمراره وقدرته على اجتذاب الجمهور، وهذا لا يعنى أن هذا العمل يجذب الجمهور بنفس قدر اجتذاب النجم لهذا الجمهور.

وأضاف زين : مسرح الدولة به مشاكل خاصة باللوائح التي تنظم عمله بمعنى انه من الممكن أن يتأخر الإنتاج بسبب أن هناك آليات معينة للإنتاج مثل الميزانية التي تخرج على دفعات وكل دفعة يكون لها تسوية مالية، هذا الأمر يؤثر على تأخير الإنتاج وبالتالي يؤثر على اجتذاب النجم؛ لأنه يعرف أن القطاع الخاص اسرع في الإنتاج من مسرح الدولة، أيضا مازالت تلك اللوائح تعطل تصوير الأعمال التلفزيونية، على سبيل المثال عرض مسرحى ناجح جدا وجاذب للجمهور والدولة تنفق عليه وبالرغم من ذلك لا يوجد تصوير تليفزيوني له يضمن له الاستمرار والعدالة الثقافية التي ترفعها الوزارة كشعار. وهذا أمر يثير الغرابة لأنه من المفترض أن تتدخل الدولة لحل تلك المشكلة المتعلقة بكيفية تسويق عروض مسرح الدولة وتصويرها تليفزيونيا، سواء للتلفزيون المصري أو أي تليفزيون آخر خاصة مع وجود الشركة المتحدة، فمن المفترض أنها شركة وطنية تتبع عدة قنوات تليفزيونية وعليها أن تقوم بهذا الدور من تصوير عروض الدولة المسرحية حتى نستطيع في المستقبل أن نرى مسرحية ليلة كله. من ألف ليلة ليحيى الفخراني كما نرى سيدتي الجميلة وأوضح: كان لدينا نوعان من المسرح في وقت من على كل شيء، يكون مرآته وانعكاسا لواقعه وترمومتر التي تم تصويرها عام ٦٩.

واختتم الفنان عزت زين قائلا: مسرح الدولة يحتاج لتغيير الكثير من لوائحه وأن يعمل خطط سنوية منضبطة لإنتاج العروض المسرحية، ويحسن شروط العمل في المسارح من حيث بنيتها الأساسية وتجهيزاتها الفنية، ويحتاج أيضا لإدارة مختصة بالتسويق لعمل حملات دعاية وإعلان عن العروض، وقد تقلص الإعلان التليفزيوني تماما والذي كنا نراه في السبعينات والثمانينات، والإعلانات في دور الصحف لا وجود لها، وهكذا.

نحن ننفق إنفاقا كبيرا على منتج لا يتم التسويق له أو عمل دعاية.

#### المسرح هو الكلمة

فيما علق الفنان جلال العشري قائلا: بالنسبة لي أنا لا أعترف بكلمة نجم، ولكن يوجد ممثل جامد، شاطر، ثقيل ممثل يمثل صح، وهذا هو النجم من وجهة نظري، ولكن المعروف لدى الجميع حاليا كلمة نجم في المشاع «صباح الخير يا نجم مساء الخير يا نجم»

أيضا النجم هو النجم في السماء وليس على الأرض، والنجم في السماء تراه كل الدنيا وهو المعروف في العالم

الأوقات، مسرح القطاع الخاص الذي يقدم مسرحيات للمجتمع ولبلده، فالمسرح هو الكلمة

كوميدية وموسم صيفي مثل الفترة التي ضمت كل من (سيد زيان ومحمد نجم وعادل إمام) وكان يوجد حوالي ١٨ فرقة وكان هذا المسرح يعتمد في البداية وفي النهاية على النجم الذي كان في نظر الجمهور نجما، والنجم في ذلك الوقت هو الذي يضحك الناس وكانت نفسية الناس في تلك الأوقات مهيأة لذلك وكان هناك استقرار اجتماعي أعظم مما هو في الآونة الأخيرة، بالتالي كانت هناك فرصة أن يذهب ويدفع المتفرج ويتفرج على الممثل أو النجم الذي يحبه دون النظر إلى الموضوع المقدم، على الجانب الآخر كان هناك مسرح الدولة بنجومه من ممثلين عظماء وأسماء كبيرة رنانة وهم أيضا نجوم تلفزيون وسينما، فكان وجود النجم في العمل المسرحى سواء في الخاص أو الدولة مهم لأن هو عنصر

**16** 

وأضاف العشري: على مدى حياتي المسرحية أرى أن النجم أو البطل أيا كان هو الرواية «المسرح بطولة جماعية» من أول الذي يدق الثلاث دقات وحتى أكبر اسم في المسرحية. فالمسرح عمل جماعي ونجم المسرح هو المسرحية ومؤلفها ومخرجها وديكور ها... كله، ونجم الشباك هو الممثل الذي يحبه الناس ويؤثر فيهم، مثال ذلك اشرف عبد الباقى فهو نجم بالمعنى الذي يطلقه الناس، بدأ بمجموعة من الشباب غير معروفين، والجمهور ذهب للمسرح لأشرف وليس لغيره وجميعهم الآن على الشاشات،

الجذب الأول، ووجود النجم في المسرح عليه عامل

أساسي في نسبة المشاهدة ونسبة الحضور، إلا المهتمين

بالمسرح؛ فالمهتم بالمسرح لا يعنيه ذلك لأن النجم عنده

هو المسرحية ذاتها.

فبالتالي وجود نجوم الشباك في المسرح له تأثيره الكبير جدا في جذب الجمهور، الذي يريد مسرحا بجد، يشتمل

# هاملت بالمقلوب..

### مأزق الإنسان المعاصر وخلخلة المركزية الغربية



المحمد سمير الخطيب

يعد التعامل المغاير مع الكلاسيكيات المسرحية والراسخة في تاريخ المسرح العالمي؛ والتي تم تثبيت معناه وأحداثها على مر العصور عملية محفوفة بالمخاطر. لذلك عندما يحاول المبدع أن يشتبك معها ليبتكر نص مسرحي له خصوصيته؛ يقع تحت ضغوط ناجمة عن أن محاكاة النص الكلاسيكي تعنى كتابة حياة جديدة لمؤلفها الكلاسيكي وتعلن عن موت الكتابة الجديدة من جهة، ومن جهة أخرى إذا أراد المبدع أن يفتح الكلاسيكيات على الواقع المعاصر، فإنه يسبح في المناطق الخطرة لأنه سوف يزعزع النموذج الجمالي لهذه الكلاسيكيات ومفاهيمها المستقرة في تراثنا المسرحي ويخلل ذائقة المتفرج ومعارفه التي اعتادت على رؤية الكلاسيكيات المسرحية بأسلوب معين.

من هذا المنظور يطرح العرض المسرحي «هاملت بالمقلوب» الذى كتبه الكاتب المسرحى سامح مهران وقدمها المخرج مازن الغرباوي إشكالية التعامل المغاير مع مسرحية هاملت لشكسبير، بالإضافة إلى تقديهها في العرض المسرحي بلغة مسرحية / مشهدية تنقض النص الشكسبيري المعتمد في تراثنا والراسخ معناه في ذاكراتنا. وهذه الوضعية التي تندرج تحتها مسرحية «هاملت بالمقلوب» مكن رصدها تحت مفهوم «إساءة القراءة» على حسب تعبير الناقد الأمريكي هارولد بلوم، والمقصود بإساءة القراءة هو اكتشاف ثغرة في النص الشكسبيري لينتج نصًا مسرحيًا جديدًا بعيدًا عن تهمة التأثر أو التكرار الفني.

#### استراتيجية كتابة النص المسرحى: الكتابة الجديدة وضغوط قلق التأثر

يُثل عنوان المسرحية «هاملت بالمقلوب» عتبة تؤهل المتفرج لاستقباله وأنه أمام كتابة مختلفة عن النص الأصلى لهاملت شكسبير، ويثير مفهوم القلب سؤالين في استقبال المتفرج للمسرحية؛ السؤال الأول وهو هل القلب المقصود به التحول على مستوى الشكل المقدم وتقديم محاكاة ساخرة للنص الأصلى؟ أي أنها تقدم بصورة كوميدية بدلاً من الأسلوب التراجيدي والذي سبق تقديمه كثيرًا في المسرح المصري طيلة السنين الأخيرة، أما السؤال الثاني هل يلجأ المؤلف سامح مهران إلى مبدأ المعارضة وقلب علامات النص الأصلى الشكسبيرى وخلخلة فهمنا له وفي مجال مواز نعيد به قراءة الواقع المعاصر؟، ويبدو أن سامح مهران اختار الزاوية الثانية وهي تحتاج إلى الحفر بطريقة مزدوجة في النص الشكسبيري وثقافتنا المعاصرة.

بالمقلوب» طريقًا شاقًا وهو نقض سلطة شكسبير الإبداعية سيطرة قوى المأسونية وغيرها في رسم المشهد المعاصر.



بوصفه الكاتب المسرحى الخالد؛ وتفكيك نموذجها الجمالي، وهو ما اعتاد عليه في التعامل مع النص الشكسبيري في مسرحيات سابقة مثل «لير بروفة جنرال» ليقرأ بها واقعنا المصري المعاصر في بداية القرن، وفعل ذلك أيضًا في مسرحية «دوديتلو» التي تعتمد على استدعاء مسرحية عطيل لتفكيك علاقة الأميرة ديانا وعماد الفايد ابن المليونير المصرى محمد الفايد في بدايات القرن العشرين ونقض الأساطير التي دارت حول هذه العلاقة بوصفها قصة حب رومانسية ليكشف زيف هذا الادعاء وتعرية منطق تعامل الثقافة الغربية والشرقية مع هذه السردية. ويبدو أن الكاتب سامح مهران في مسرحية «هاملت بالمقلوب» استمر على نفس المنحى وهو تفكيك نص هاملت الشكسبيري وعلاقاته المتوارثه ليفكك به المركزية الغربية من داخلها ومفاهيمها عن العقل والحقيقة والهوية والسلطة السياسية.

التناص بين هاملت شكسبير وهاملت مهران: لجأ سامح مهران في استراتيجية كتبته الإبداعية إلى مفهوم القلب (قلب علامات النص الشكسبيري) مستوى مشاهده أو شخصياته والتعامل معه كمطية نكتشف من خلالها الواقع المعاصر ليشكل من نصه حدث إبداعي مغاير، فإذا كان سياق النص الشكسيري يدور حول الصراعات الدينية بن الكنيسة البروتستانتية وتداخل السياسية مع الدين، فإن مسرحية- الغربي المعاصر)، لذلك كان المونولوج حاضر في جميع أحداث هاملت بالمقلوب- تعد معادل مجازي لرؤية سياسية وفكرية لقد استخدم الكاتب سامح مهران في مسرحية «هاملت للحياة المعاصرة، يختلط فيها الدين بالسياسة أيضًا، وتظهر

وبالتالى فاختلاف السياقات الاجتماعية التي تؤطر الكتابة الإبداعية بين شكسبير ومهران سوف تلقى بظلالها على النص الجديد على مستوى البنية والمعنى، فعلى مستوى البنية اعتمدت كتابة هاملت بالمقلوب على تقنيات ما بعد الحداثة وأدواتها مثل التفكيك والتشظى، فحلت بنية الحلم واللاوعى لتقلب علامات النص الأصلي، أما على مستوى المعنى لجأ سامح مهران إلى إعادة إحياء شخصية هاملت بوصفه صنبعة لظروف تاريخية في إطار الثقافة الغربية المعاصرة المليئة بالتناقضات وخطورة دور التكنولوجيا في فرض الآراء والأفكار في الثقافة الغربية المعاصرة من أجل تقديم رؤية جديدة تتجاوز الزمان والمكان والأصليين لنص هاملت شكسبير.

لقد جعل الكاتب سامح مهران من مسرحية هاملت شكسبير مصدر الهام فهو اتصل وانفصل معها في نفس الوقت، فإذا كان هاملت شكسبير رفض أن يقوم بدور المنتقم وتحول إلى ضحية، فاتصل هاملت مهران مع هذا البعد وجعله يلعب دور المنتقم في لاوعيه فقط مثل مشهد الانتقام من جروترود والتي تم تحويلها إلى دميه، وانفصل عن هاملت شكسبير بأنه جعل شخصية هاملت تجمع بين الفردي والاجتماعي فجعل من مونولوج الكينونة "أكون أو لا أكون" لا يعبر عن فردية هاملت، وأصبح هاملت الجمعى (الذي عثل الإنسان المسرحية بصورة غير مباشرة لكشف تناقضات الثقافة الغربية المعاصرة، ويكشف مأزق الإنسان الغربي المعاصر الذي يدمر الأرض من دموية وعنصرية، كما يرفض الآخر المغاير له في

اللون بحجة الحفاظ على الهوية وأسلحة الدمار الشامل وبيع الأعضاء البشرية، على عكس ما يروج لنفسه في المسرحية بأنه مسيح مخلص ويبحث عن أسباب السعادة كأنة بطل يختزن ثقافة أكملها.

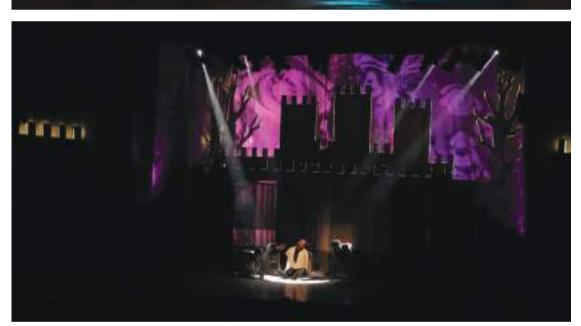
كما لجأ سامح مهران إلى نقض سردية الشبح وهو ما يتناسب مع طبيعة الإنسان المعاصر وكأن ما يدور من أحداث في لا وعي هاملت الذي يختلط فيه الواقع بالمتخيل كالحوار الذي يدور بين هاملت وهوارشيو الذي يثبت خيانة أمه وينقض هوارشيو وجهة نظر هاملت ويقول له أن أمه ما هي إلا رمز للوفاء، فقلب علامة شخصية جروترود في هاملت شكسبير بوصفها رمز للخيانة إلى رمز للوفاء، أما بولونيوس بمثابة قس يطوع الدين للسياسة، وقلب فهمنا لشخصية أوفيليا الرومانسية عند شكسبير إلى فتاة تقوم لعوب أو عاهرة تقوم بغواية هاملت، وأصبح هاملت /مهران زاهدًا في الحياة، لذلك تخلص من عضوه الذكوري ليعيش بعيدًا عن ملذاتها، فظهر هاملت/ مهران أيضًا شخصية مليئة بالتناقضات أيضًا كثقافته، كما أصبح الصراع بين هاملت وعمه كلوديوس في هاملت مهران يدور في عدم المواجهة ويوظف مهران وسائل التواصل الاجتماعي بديلاً عن مشهد مصيدة الفأر في مسرحية شكسبير، سواء في صناعة هاملت صورة عن نفسه بأنه مسيح مخلص يقدم للمجتمع أسباب السعادة ومساعدته للآخرين والمحتاجين لكي يقوم بتثوير الشعب ضد عمه كلوديوس، من أجل مكافحة الفساد وأصبح له أنصار ينتظرون تخليصهم من الفساد، أو استخدمها كلوديوس في التأمر على صديقي هاملت واتهامهم بالتحرش بالفتيات.

#### والهامهم بالتحرش بالفتيات. الكتابة المشهدية السينوغرافيا: العين الفضائية(١)

تفرض تركيبة مسرحية هاملت بالمقلوب منحى مغاير في تصميم سينوغرافيا العرض، لذلك عند دخول المتفرج صالة العرض قد يصاب بالارتباك لأنه يفاجأ بديكور مسرحي شديد التكثيف ويصل إلى درجة التجريد وخاصة القلعة، ولم يلجأ مصمم الديكور صبحي السيد إلى تصميم واقعي أثناء تنفيذه لرؤيته التشكيلية، واعتمد على منظر مسرحي ثابت لتقديم المشاهد بشكل مجازي (تعبير الجزء عن الكل). فابتكر مصمم الديكور صبحي السيد حلول في التصميم لتأكيد هذا الحدث الدرامي المتشابك بواسطة رموز تمثل القوى المهيمنة على الثقافة الغربية (العين المأسونية، مجسم العذراء، ومجسم العذراء، ومجسم الدرامي، وكأن الفضاء المسرحي يكتب للثقافة الغربية الدرامي، وكأن الفضاء المسرحي يكتب للثقافة الغربية القوى التي تتحكم فيها ويفضي في النهاية إلى حالة التشظي

تم تقسيم المسرح إلى مستويين، المستوى الأعلي الذي شكل أكثر من مساحة للتمثيل، ومَثّل المستوى اللاواقعي، وشمل القصر الملكي، ومشهد القلعة وجدارنها ومشاهد السوشيال ميديا ووسائل الإعلام بالإضافة إلى أنه دارت عليه مناطق الحلم أو اللاوعي لدى هاملت. أما المستوى الأسفل فهو المستوى المعاصر ويشمل المصحة العقلية، وهذان المستويان المنفصلان ظاهريًا ربط بينهما رمزيًا من خلال المربعات كأنها تفكيك لجدران قلعة المستوى الأعلى في المستوى الأسفل تنخرط في الحدث الدرامي بها تتشكل المشاهد لتمثل المصحة العقلية أو مشهد الاجتماع بين كلوديوس وبولونيوس أو مشهد وسائل الإعلام. كما سيطر اللون الرمادي على الفضاء المسرحي وهو لون محايد ومعبرًا عن التداخل بين عالم معاصر وعالم قديم، وكأن الماضي يُشكل الحاضر وينخرط في الفعل





والحدث لهاملت المعاصر من جهة، ومن جهة أخرى معادل بصري لتناقضات الحدث الدرامي وشخصياته.

بالتالي لم تلجأ العين التشكيلية لصبحي السيد لصناعة فضاء مسرحي يُمثل خارج الشخصيات فقط والفضاءات المحيطة بها، بل صنع للفضاءات انطلاقاً من داخل الشخصيات وموقعها في الثقافة الغربية. وبهذا انتقلت الرؤية التشكيلية في المسرحية من برانية الخارج إلى حميمية الداخل، وأصبحت عيناً تكشف الداخل والخارج معاً. وساعد على ذلك تصميم الإضاءة الذي جعل من المشهد المسرحي بمثابة لوحة تشكيلية عن حياكة المؤامرة على هاملت لتؤكد عزلة الفرد عن العالم ويكون مصدر الضوء الوحيد من خلال قطع أكسسوار أشبه بأجهزة التليفون المحمول لا يظهر إلا وجه الممثل فقط ويحيطه الظلام من كل جهة) تجسد بعناية العلاقة بين الضوء والظلام، ولعبت ألوان الإضاءة الحمراء والزرقاء دورًا في التعبير عن حالات الحلم والعزلة والأجواء الكابوسية في التعبير عن حالات الحلم والعزلة والأجواء الكابوسية

والمؤامرات، التي ساهمت في إثراء الصورة البصرية وجعلتها معادل مرئي للنص المكتوب. لذلك تضافر تصميم الديكور المسرحي مع الإضاءة في التأكيد على حالة التفكيك والتشظي. أما ملابس مروة عودة كانت تتناسب مع طبيعة الشخصيات وأحداث العرض ولم تقع في فخ تصميمها بأن تجعلها تنتمي لعصر عصر شكسبير أو معاصرة بل كانت تدمج بين الكلاسيكية والمعاصرة، ولكن تصميم ملابس أوفيليا أعاقتها عن الحركة أحيانًا. كما ساهمت موسيقى العرض المسرحي لطارق مهران قريبة من الروح الكلاسيكية من خلال مجموعة من المعزوفات جمعتها وحدة موضوع المسرحية لتعطي دلالة أن ما يدور على خشبة المسرح أشبه بأسطورة معاصرة.

أما الأداء التمثيلي اجتهد الممثلين في أداء العرض المسرحي خالد محمود ونهاد سعيد وسمر جابر ومحمد خيام، ولكن قيز الفنان أيمن الشيوي في دور كلوديوس وكان على وعي بأبعاد شخصيته المركبة التي تجمع بين الدهاء والخبث والتظاهر بالطيبة ولم ينجر إلى الأداء الكلاسيكي المبالغة





صوتيًا أو الإماءات المفتعلة، فاستطاع تجسيد المتأمر بحرفة عالية على مستوى الأداء الصوتي والجسدي، أما الفنان عمرو القاضى جسد شخصية بالغة التعقيد تتراوح بين الكشف عن العالم الفاسد ومجابهة السلطة المستبدة، فنجح في رسم إطار للشخصية منذ بداية المسرحية وظل حريصًا عليه طوال العرض ولم يُنوع أداءه في المشاهد المختلفة ووقع في فخ الأداء الميلودرامي، ولكن يحسب له اجتهاده في أداءه لشخصية بالغة التعقيد وتطور أداءه في ليالي العرض بعد ذلك.

#### الرؤية الإخراجية: العين الفضائية (٢) نص العرض/ مسرحة الفضاء

في ظل سياق مسرحي له طبيعة خاصة في الإنتاج والتلقي المسرحي، فإن تصدي أي مخرج مسرحي لنوعية مسرحيات كما تعتمد على زخم من الأفكار يتناول ثقافة بأكملها وليس هناك موضوع واحد مهيمن عليها. لذلك يقع على عاتق

وتحويلها من سمته المكتوبة إلى عرض المسرحي من جهة، ومن جهة أخرى ايصال العرض المسرحي إلى الجمهور غير المعتاد على هذه النوعية من المسرحيات. لذلك اعتمدت الرؤية الإخراجية لمازن الغرباوي في تفسير النص المكتوب وتأكيد دلالاته في شكل فني ليصبح العرض حالة معرفية جمالية موازية للمسرحية المكتوبة.

استطاع مازن الغرباوي على مستوى التعامل مع الفضاء المسرحي صناعة أكثر من منطقة للتمثيل، فعلى المستوى الأعلى، شكل مستوى لا واقعى مثل مشهد القلعة في بداية المسرحية أو القصر الملكي ليكشف خيانة الأم والعم من وجهة نظره أو غرفة هاملت ومنطقته في الحلم أو السوشيال ميديا ووسائل الإعلام. وتؤكد المساحات المختلفة في المستوى مثل «هاملت بالمقلوب» التي تنحو نحو كتابة غير مألوف، الأعلى على مفهوم السلطة والقوى المهيمنة على هاملت سواء الماضي أو سلطة الإعلام المتمثلة في السوشيال ميديا أو سلطة اللاوعي. أما المستوى الأسفل فهو هاملت المعاصر المخرج وظيفتين وهما: إبراز السمة التجريبية للمسرحية الذي تدور فيه الأحداث منذ بداية المسرحية داخل المصحة

العقلية، وكما نكتشف من الحديث بين هاملت وهوارشيو في المستوى الأسفل أن خيانة الأم والعم ما هي ألا وهم عند هاملت ويتجسد مشهد الأم والعم في المستوى الأعلى كأنه وهم في عقل هاملت ويؤكد هوارشيو على أن الأم رمز للوفاء وليس الخيانة. كما جعل ظهور شبح الأب تحت المستوى الأعلى وهي منطقة ضعيفة لينقض سردية الشبح وهامشيتها في واقعنا المعاصر، بالإضافة إلى أنه جعل موت الأم على المستوى الأسفل من خلال تجريدها من ملابسها قطعة تلو الأخرى في مشهد رمزي جميل. مما أعطى دلالة للمكان أنه خاضع لسلسلة من الثنائيات مثل الوهم / اللاوهم، السعادة/ الشقاء، الحقيقة/ الزيف لم يتم التوفيق بينها فخدمت دلالة تناقضات الثقافة الغربية الموجودة في النص المسرحي المسرحي. وبالتالي ساهمت تعدد مناطق التمثيل في التأكيد على تناقضات الثقافة الغربية وتفكيك مركزية الحدث المسرحي. كما وظف المربعات المختلفة التي تربط بين المستويين الأعلى والأسفل في تشكيلات مختلفة فجعلها كشواهد القبور أو سرائر في مستشفى الأمراض العقلية أو إعادة تشكيلها في مشهد كلوديوس بولونيوس لتتحول إلى مائدة وتجعل المشهد رسم للوحة العشاء الأخير، أو تحولت المربعات إلى اشبه بكرسي عرش تجلس عليه جروترد أو جلوس أوفيليا عليه بشكل استعراضي.

**19** 

أما على مستوى التشكيلات الحركية، استخدم مازن الغرباوي المجاميع لتؤدى دلالات مختلفة، فاستخدمها في بداية المسرحية في مشهد المصحة العقلية ليؤكد أن هاملت هو صنيعة ولدت من العدم أو من سلسلة الأوهام أو الوساوس أو من التمرد على السلطة ولكنها جميعًا تؤكد على دلالة واحدة وهي أن هاملت مجنون يحاول الخروج عن النسق المعرفي للسلطة القائمة. كما استخدام المجاميع كاشباح أو موتى القبور أو كمرضى أو ممرضين، وفي أحيان أخرى كأعوان لقوى المأسونية. وكان تعدد دلالات استخدام المجاميع ثراء للعرض المسرحى حيث أعطت قدر كبير للمتفرج في إعمال عقله وفتحت له مساحات للتأويل، بل ساهمت المجاميع فى تشكيلات حركية اعطى دلالات مهمة مثل مشهد هاملت الذي تسيطر عليه وسائل الإعلام وتحيطه والذي ينام في نهاية المشهد وتركت المجاميع تليفوناتها المحمولة حوله في شكل زاوية ترمز إلى أن هاملت محاط بالقوى المأسونية والمهيمنة بشكل خفى. كما تم توظيف المجاميع في نسج مؤامرة العم كلوديوس والقس بولينيوس على هاملت من خلال الأداء الجروتسكي وبثها على المستوى الأعلى عبر تقنية الفيديو مابينج والتي كأن ينقصها الربط الصوتي بينها وبين الأداء الحي على المسرح.

لقد استطاع مازن الغرباوي من خلال تعامله مع الفضاء المسرحى أو التشكيلات الحركية المختلفة للمجاميع أعطاء للعرض المسرحي غني وثراء، فأخرج عرض مسرحي يعد نقطة فارقة في تجربته الفنية من خلال التصدي لنص مسرحي للكاتب المسرحي سامح مهران له جماليات مغايرة لا يالفها المتفرج في المسرح المصري، بالإضافة إلى قدرته على توظيف العناصر المختلفة من ديكور وإضاءة وملابس وموسيقى ومتثيل في إخراج عرض مسرحي يشتبك مع الثقافة الغربية.

# أفراح القبة..

### ماذا لو سقطت الأقنعة؟



ا محمد عبد الرحمن البادمان

تحجز كلمة «الشرف» بأبعادها وظلالها المتعددة، مكانًا خاصًا في الأدبيات الكبرى، سواء في الكتابة السردية أو النصوص المسرحية \_ كذلك الأعمال الدرامية، ويأتى ذلك من كون الكلمة مثيرة للجدل، بارتباطها بالقضايا الوطنية والمرأة معًا، وبشأن الأخيرة، تتساوى الثقافات البدائية في ربط الشرف بالنساء خاصة أجسادهن، وهي ليست ثقافة شرقية فحسب، إنها سمة تصيب الثقافات في بدائيتها، وفي مسرحية «السيد» للفرنسي كورنيل والمكتوبة في القرن السابع عشر، تقوم على فكرة الشرف وغسل العار، إذ يتوجه «دون ديك» إلى «رودريك» ويقول «تعال يا ولدي، تعال يا دمي، تعال اغسل عاري».

الشرف مفهوم معقد ومركب، غير متفق على إطار جامع مانع له، بل يحكن القول بشيء من الاطمئنان أنه مفهوم يستعصى على المفهمة conceptualization، فهناك من يضعه تاجًا على رأسه، وهناك من يتخذه وسيلة للوصول إلى غايته ومبتغاه، ومن خلال هذه البوابة يحكن قراءة «أفراح القبة» لـ«نجيب محفوظ» وصداها في الأعمال الدرامية والعروض المسرحية.

ومن المعالجات التي قدمت على خشبة المسرح لنص «محفوظ»، مسرحية «أفراح القبة»، من إنتاج مسرح الشباب بالبيت الفني للمسرح، معالجة وإخراج محمد يوسف

#### النص الروائي

بالعودة إلى الرواية، نود أن نذكر أنها صدرت عام ١٩٨١، واعتمد فيها محفوظ على تقنية تعدد الأصوات «البوليفونية»، التقنية التي بدأ صاحب نوبل في استعمالها منذ ١٩٦٦ في رواية «ميرامار» وهي تقنية تفتح أمام الراوي فسحة رحيبة وتتيح له حرية الحوار والبناء، غير مقيد بأسلوب واحد في القص، كما يتراجع فيها السارد التقليدي، لتقدم أصوات متعددة، وتجبر القارئ، ومن بعده المتفرج في صالات المسرح، على المشاركة الإيجابية.

وقسمت الرواية إلى أربعة فصول، يروي كل فصل منها بطل من أبطال العمل، الأول «طارق رمضان» ممثل، والثاني «كرم يونس» ملقن، والثالث «حليمة الكبش» بائعة التذاكر، والرابع «عباس كرم يونس» مؤلف، على أن تلك الشخصيات تتقاطع في قصصها مع شخصيات أخرى مؤثرة في أحداث الرواية، هي «تحية» ممثلة، و«سرحان الهلالي» صاحب فرقة مسرحية، و«أم هاني» مسؤولة الأزياء في المسرح، و«أحمد برجل» مسئول البوفيه، و«فؤاد شلبي» الناقد الفني، و«درية» ممثلة،

و«إسماعيل رشدي» ممثل، و«سالم العجرودي» مخرج. تبدأ الرواية من داخل المسرح المملوك لـ «سرحان الهلالي» مدير وصاحب الفرقة، الذي يقرر تقديم مسرحية (أفراح القبة) التي ألفها عباس كرم يونس المؤلف وابن ملقن الفرقة، وما أن يبدأ الممثلون البروفات حتى يفاجئون بأنها تتناول أحداث حياتهم الشخصية، وتكشف العديد من المواقف والتفاصيل الفاضحة بكل ما تحتويه من عنف وفساد وانحطاط أخلاقي، رغم أن الجميع يلوك مفهوم «الشرف» ودائمين الحديث عنه، ومع محاولتهم لوقف العرض، فإن سرحان الهلالي يُصر على استكمال العمل لكي يتطهر من الماضي وآثامه، ويجد الممثلون أنفسهم مجبرين على الاستمرار في

يحاول جميع أبطال العمل أن يحكى قصته من وجهة نظره، من خلال نظرة أنانية لا تقوى على نقد الذات، فيلقى كل منهم اللوم على الآخرين، ويعمل على تنزيه نفسه من الأخطاء التي وقع فيها حتى لو كانت تمس الشرف، وتتكامل الأحداث والصورة التي يحاول من خلالها المؤلف من مجمل ما يرويه الأبطال تفنيد الأسباب والدوافع وراء أفعالهم ما تحمل من تناقضات ما بن الخبر والشر معا.

مّثيل أدوارهم الحقيقية.

ورجا السؤال الذي حاول «محفوظ» أن يصل إلى إجابة واضحة عنه من خلال تناوله الفلسفي للعمل: ما الحقيقة؟، لننتهى إلى أنه لا توجد حقيقة مطلقة ولا ثابتة ولا متفق



عليها، وإنما الحقيقة نسبية، متعددة الزوايا، وكلًا منا له حقيقته الخاصة، الأمر ذاته كالشرف نسبى، وما يراه أحدهم مخلًا بالشرف قد عارسه أخرون بوصفه أمرًا طبيعيًا.

ومن المعروف أيضًا أن صاحب «الثلاثية» درس الفلسفة ومُطلع على العديد من أراء كبار الفلاسفة، ولعل رؤيته التي طرحها تتوافق مع المنظور الذي طرحه من قبل الفيلسوف «إيهانويل كانط» عندما سأل عن معيار الحقيقة، فأكد أنه (لا يحكن أن يوجد معيار مادي للحقيقة لأن الحقيقة المادية هى تلك المطابقة لموضوعها، والحال أن موضوعات الحقيقة تختلف وتتعدد مما يتعذر معه وجود معيار كوني لها).

#### المعالجة الدرامية

في عام ٢٠١٦، عرضت الشاشة الصغيرة، مسلسلًا يحمل الاسم نفسه «أفراح القبة»، في ٣٠ حلقة مّثل نحو ١٨ ساعة، كتب السيناريو والحوار محمد أمين راضي ونشوى زايد، وأخرجه محمد یاسین، ومن بطولته منی زکی، إیاد نصار، والتزم العمل إلى حد كبير بالحبكة الدرامية التي وضعها «محفوظ» في روايته، إلا أنه أضاف بعض الشخصيات مثل «عيده» والد «تحية»، ووالدتها «بدرية»، واختاها «سنية» و«علية»، وزوج أختها «أشرف بشندي»، مها أضاف بالتأكيد أبعادا درامية أخرى عن التي جاءت في الرواية، ومختلفة عن التي جاءت على لسان أبطال «محفوظ» الأربعة.

المسلسل زاد أيضًا من مواقع الحدث، إذ صرنا نرى أحداثًا تدور داخل كباريه وأخرى عن الدعارة تخص عائلة تسكن في حي شعبي، متطرقا إلى مشاهد وزوايا أخرى تخدم رؤية صناعه ولم يتطرق إليها «مؤلف الرواية» مثل مشهد وفاة «جمال عبد الناصر» وصدمة مصر في رحيل زعيمها، إضافة لمشهد والد «تحية» وممارسة المثلية، بوصفه أحد المشاهد المحورية في العمل ولعب دورًا في تغيير مصير البطلة «تحية». المسلسل أيضا تتبع أسلوب تعدد وجهات النظر، وسرد الواقعة على أكثر من وجهة نظر، إضافة إلى أنه استغل تعدد الرواة ليكمل القصة وكأنها «لعبة بازل»، وإن عانى من كونه تأليفًا أكثر من سيناريو معالج فضلًا عن إمكانية معالجته في عدد ساعات درامية أقل.

#### العرض المسرحى

جاء العرض في قالب درامي هزلي، ومعالجة تسبر أغوار نفسية الإنسان وتناقضاته، وتكشف عن انعدام الغاية من وجوده، ليبقى في صراع دائم، هل كان ذلك نتيجة أخطائه أم وقع ضحية تصرفات وتعامل الآخرين؟ ثم نرى في النهاية أن الواقع أحيانًا يكون أكثر دهشة من الخيال.

والتزم العرض المسرحي بالخط الدرامي الذي بناه نجيب مسبقاً، مستفيدًا من معالجة محمد أمين راضي ونشوى زايد من قبل، في طرح القصة من وجهات نظر مختلفة وعلى لسان أبطال، فيما خلق المخرج، حبكة واقعية لتترابط الأحداث، مستعيضًا عن السرد الدرامي على لسان الأبطال بالإعداد للمسرحية التي يعترض كل بطل عن تأدية مشهده، ويحاول عرض مبرراته والأسباب الحقيقة وراء فعلته من منظوره الخاص، فتكشف لنا الأحداث عن الوجه الآخر لكل شخصية والرغبات الشريرة والرؤى السيئة والضغائن التي كان يحملها والرغبات الشريرة والرؤى السيئة والضغائن التي كان يحملها الحاضر الذي يعيشه والماضي الذي كان سببًا فيما وصل إليه. واكتفى العرض بالشخصيات الأساسية والثانوية التي وضعها محفوظ في روايته بعيدًا عن معالجة المسلسل الدرامي، لكنه أعطى مساحة أكبر لبعضهم مثل «سرحان الهلالي» الذي

جسده باحترافية كبيرة الفنان عبد المنعم رياض، وظهر في نهاية الأمر متحكمًا في الأحداث وفي مصائر أغلب الشخوص، ويسيرها حسبما يريد من أجل مصالحه الشخصية وأغراضه الفاسدة، مع وضع العديد من الخطوط الدرامية الإضافية لتعميق قصص الحب والكراهية والخيانة.

كذلك دارت أغلب أحداث العرض مقسمة ما بين مسرح فرقة الهلائي ومنزل «كرم يونس» وزوجته «حليمة الكبش»، الذي جاء منقسمًا إلى دورين؛ الأول حيث يعيش كرم وحليمة وعباس ومن قبلهم أم كرم الأكثر تأثيرًا في حياة الابن. والطابق الثاني ينقسم إلى اتجاهين الأول ينتهي إلى طاولة القمار والثاني إلى حجرة طارق، وهو ما يحكن أن نقرأه إشارة إلى التقسيم الطبقي للشخصيات في العمل، كما يقسم المنزل «سلم» يبدأ متفرعًا في اتجاهين ثم تتلاقى درجاته في اتجاه واحد، وكأنه تعبير أن الحياة لها طريق واحد، ونحن من نختار مصائرنا التى نتجه إليها.

نلاحظ أن العرض حاول أن يقدم شخصيات تتماس في تكوينها النفسي والاجتماعي مع بعض شرائح المجتمع في حقبة الستينيات، وهي المرحلة الزمنية التي تدور في إطارها أحداث الرواية، مبرزًا التناقض بين الخطابات المجتمعية والممارسة المتناقضة مع هذه الخطابات، بين القول والمسكوت عنه، ليقدم لنا سياقًا يعيش بوجهين، ولا نبالغ إن قلنا بـ«مئة

في العرض نرى من تقدم نفسها على أنه ابنة أحد الباشوات وهي في حقيقة الأمر من أسرة بسيطة تسكن حيًا شعبيًا، و«سرحان الهلالي» دائم الحديث عن الشرف (أكثر الكلمات ترديدًا على لسان أبطال العرض)، وشخصيته أبعد ما يكون عن الشرف، ربا كان إشارة إلى أولئك الذين يلوكون الشعارات والقيم المثالية الزائفة.

بشكل عام شخصيات العمل جميعها «مركبة»، وكل شخصية منهم لها دواخلها وحكاويها الخاصة، الجميع اختلفوا وإن اجتمعوا في أنهم جميعا ضحية الغير، الكل تبرأ من فساده ونأى بنفسه منها، وحاول إلقاء اللوم على الآخر.

إشكالية هل الإنسان «مسير أم مخير» أيضًا كان لها دورها في الأحداث، مثلًا «حليمة» أرادت أن تكون نجمة لكن الظروف

ذهبت بها إلى شباك التذاكر كبائعة، وربا البداية كانت هي الاختيار الوحيد، لكن الحياة لا تسير دامًا كما نبتغى منها وتأخذنا إلى مصائر مختلفة، أحيانًا تصعد بنا وأحيانًا تهبط بعنف، تمامًا كما جاء على لسان بطل العرض طارق رمضان (الحياة مسرح كبير، لكنني لست ممثلًا تلك هي المعضلة) الجملة السابقة، التي قد تتناص مع أشهر العبارات الشكسبيرية في مسرحية «هاملت»: «أكون أو لا أكون تلك هي المسألة»، وهي عبارة تكررت على لسان طارق رمضان، وكأنه سؤال العرض، سؤال الوجود والمصير.

مسرحيًا، جاء إيقاع العرض متسارع إلى بما تناسب روح المسرح الحديث، فالأحداث وإن تكررت بعض مشاهدها لكنها تسير بشكل تصاعدي منتظم، وأغلب الجمل الحوارية مناسبة للجو النفسي وطبيعة الشخصيات وخلفياتها وسياقتها الثقافية والاجتماعية، واستطاعت المعالجة في نحو ساعتين عرض أن تحيط بكل هذه العوالم، وأن تأخذنا من كواليس المسرح إلى غوامض الحياة نفسها، وتبرز اللغة في مستواها الاستعمالي الانفعالات الشخصية، من خلال توظيف العبارات الأكثر تداولًا والأقرب إلى المقصد، فضلًا عن اللازمة التي تصاحب الحوارات لكل شخصية من الشخصيات.

طوال ساعتين، لا تشعر كمتفرج بالممل ولا الزحام على خشبة المسرح حتى في المشاهد التي اجتمع فيها أغلب أبطال العمل، فجاءت حركة الممثلين منتظمة، كل يعبر عنه حالته التي تستحوذ في لحظته على أعين واهتمام الجمهور، والأداء وإن كان متباينًا فقد كان موفقًا ومعبرًا عن الشخوص من الممثلين جميعهم، متحكمين في أدواتهم (الصوتية والشعورية والجسدية) وملامحهم وانفعالاتهم.

الديكورات في مجملها كانت بسيطة، ومعبرة ينقل النفسي للعمل ويحقق الإحالات المقصودة زمنيا واجتماعيا، مراعيًا دلالات العرض خصوصًا في ديكور البيت القديم، كذلك الموسيقى المصاحبة للعرض معبرة عن وتيرة القصة بوتيرتها باستخدام وترية تثير الشجن، مجسدة صخب الحياة مثلما تدور أغلب المشاهد. كما اتسمت الإضاءة والملابس بالتماشي مع روح الفترة التي تدور فيها الأحداث، مع التركيز على اللوحات الاستعراضية الراقصة والتلاعب بالإضاءة. فمثلًا يظهر «طارق رمضان» في أحد المشاهد مرتديًا قميصا أبيض فوقه «بلوفر أحمر»، هنا تشعر أن الألوان تناسب نفسية «طارق» كثائر غاضب مندفع، لكنه من داخله الطيب المحب الذي يرى نفسه ضحية الآخرين وأولهم سرحان الهلالي.

في النهاية كان العرض أكثر تعبيرًا عن عنف الحياة وأكثر صدقًا في تناوله للحقيقة وإن كانت نسبية، وفي تعبيره عن «الشرف» ومفهومه وإن كان مجرد ادعاء، ورغم عنف وصعوبة الأحداث لكن الفنّ كان غالبًا حتى النهاية، فإن العرضٌ كان حقًا رائعًا فنيًا ومتماسكًا أمام أصل روائي فلسفي ومعقد، ومحافظًا على ملامح وروح الرواية «المحفوظية» وإن اختلف معها في التطبيق والرؤى، وقدم صناعه وجبةً فنية دسمة، وعبر أبطاله عن المشاعر التي تدور في نفس كل واحد منا بصدق، فكل منا داخله حكايته الخاصة وماضيه الذي يحتفظ بتفاصيله، لكن علينا في النهاية أن نواجه الحياة بشجاعة أكثر.



# «حلم جمیل»..

### وأداء السهل الممتنع



انور الهدى عبد المنعم

من حسن حظي أنني حظيت بشرف إجراء حوارات مع عمالقة الفن المسرحى ومنهم الفنان الكبير عبد المنعم مدبولي وفي هذا الحوار سألته عن مدرسة المدبوليزم والنقد الذي وجه إليها من قبل بعض النقاد، فقال لي: وهو الضحك عيب، فالضحك في حد ذاته هدف مهم فحين أقدم عمل مسرحى هدفه الضحك فقد قدمت خدمة للمتفرج الذي تتغير حالته النفسية بعد مشاهدته، بشرط ألا يكون هذا الضحك ناتج عن إسفاف. تذكرت هذا الحوار أثناء مشاهدتي للعرض المسرحي «حلم جميل» حلم جميل" الذي يعرض على خشبة المسرح الكوميدى بالمنيل، التابع للبيت الفني للمسرح، والمأخوذ عن فيلم أضواء المدينة لشارلي شابلن، دراماتورج طارق رمضان، إخراج إسلام إمام، بطولة سامح حسين، حنان عادل، عزت زين، رشا فؤاد، جلال هجرسي، ناجح نعيم، طارق راغب، ديكور حازم شبل، ملابس نعيمة عجمى، موسيقى هشام جبر، أشعار طارق على، استعراضات ضياء شفيق.

كما تذكرت أيضًا من الحوار نفسه رأيه في العروض التجريبية فقال: لابد أن يكون العرض واضح ومفهوم لكل الفئات، وليس فئة محددة فلا يتعالى على الجمهور، فالعرض المسرحي كالفن التشكيلي فكيف أقول «الله» على لوحة فنية لم

فشعرت أن صناع العمل قد تخرجوا من مدرسة مدبولي، وهى المرة الثانية التي أشاهد فيها عملاً للثلاثي: إسلام إمام، سامح حسين، عزت زين، حيث شاهدت لهم من قبل عرض «المتفائل» الذي قدم على خشبة المسرح القومى، لذا فلم يكن هذا الشعور وليد مشاهدة عمل واحد، بل أن تكرار الفكرة نفسها هو الذي أوجد هذا الانطباع، فالغرض الأساسي هو إسعاد المتفرج وإضحاكه من دون تعالى عليه ولا إسفاف كما يحدث في بعض العروض الكوميدية ليس بالقطاع الخاص فحسب بل في القطاع العام أيضًا والأمثلة كثيرة لكن ليس هذا موضوعنا.

هدف ثالث للعرض هو تقديم قضية أو قصة إنسانية يتعاطف معها الجمهور مع تتويجها بإطار جمالي يشمل لوحات غنائية واستعراضية فيحصل المتلقي على وجبة فنية متكاملة تغذي جميع الحواس.

حلم جميل يتعرض للكذب الذي عارسه كبار رجال الأعمال وبعض الجمعيات التي تدعي الاهتمام بالإنسان الفقير وتقديم كافة المساعدات له ليحيا حياة كريمة، بينما الحقيقة



هم يسعون إلى الشهرة والوجاهة الاجتماعية، فينفقون مبالغ باهظة على ممثال يعبر عن ذلك الاهتمام ويركلون الفقير ويطردونه حتى يعلمون بوجود صحفية فيتظاهرون بالاهتمام المزيف. من بين هؤلاء الفقراء الشاب المشرد جميل ويجسد شخصيته الفنان سامح حسين الذي يقع في حب الفتاة الكفيفة "حلم" بائعة الورد التي تجسد شخصيتها الفنانة حنان عادل، ويحاول مساعدتها لاسترداد بصرها بإجراء عملية جراحية فيضحى بنفسه من أجل إسعادها، وحين يقابلها بعد أن أصبحت مبصرة وحققت حلمها في امتلاك محل لبيع الزهور، بينما هو المتشرد، ويرفض الكلام حتى لا تعرفه من صوته لكنها تتعرف عليه من خشونة يديه وملامسة وجهه.

ديكور حازم شبل جاء متسقًا مع الفكرة ففي الفصل الأول عبارة عن رموز تعبر عن المكان فحسب من خلال عدة لوحات كالحفلة، الحديقة والمولد، وفي الفصل الثاني القصر الذي يظهر بوضوح الفجوة الكبيرة بين الفقر والغني، ثم ديكور السجن، كما تلعب إضاءة أبو بكر الشريف دورًا كبيرًا لإبراز هذه التفاصيل سواء في الحديقة أو القصر أو السجن فصنعا معا صورة جميلة عبرت عن العرض بدقة، كذلك ملابس نعيمة عجمي التي عبرت عن كل الشخصيات والمواقف، وتكتمل الصورة المبهجة باستعراضات ضياء شفيق مع موسيقى وألحان هشام جبر.

أما عن التمثيل وهو العنصر الأهم في العرض المسرحي طبعًا سامح حسين هو فنان البساطة والسهل الممتع الذي يقنعنا وهو يؤدي شخصية أنها شخصيته الحقيقية خاصة الإنسان البسيط والفقير ماديًا والغنى إنسانيًا فتشعر أنك تعرفه معرفة شخصية، أما المفاجأة الكبرى في هذا العرض فهي حنان عادل- التي تلعب شخصية حلم بعد أن تركت العرض الفنانة سارة الدرزاوي- والتي تخرجت أولاً من مدرسة الفنان القدير عادل ماضى والفنانة سمر عبد الوهاب التي أخرجت لنا ممثلين بارعين هم ميدو، فاطمة، وحنان التي أشاهدها للمرة الأولى، فأداءها التمثيلي أكثر من رائع فقد توحدت مع شخصية الكفيفة والفقيرة ببراءة وخفة دم رائعة، رشا فؤاد نجحت في الأداء الأوفر المطلوب لتجسيد الشخصية المدعية التي لا يمكن أن نكرهها بسبب خفة دمها، لكنها تمتلك من الموهبة الكثير وهو ما لم يظهر في هذا المشهد الصغير.

أستاذنا الكبير عزت زين الذى قدم ببراعة شخصيتان متناقضتان لرجل واحد مدمن للخمر يتحول إلى شخص آخر ىعد تناولە.

جلال الهجرسي وناجح نعيم رغم ظهورهما في مشهد واحد فقط إلا انهما نجحا في ترك بصمة واضحة، كذلك كل أبطال العرض خاصة الذين جسدوا شخصيات المساجين، فالاختيارات موفقة جدًا، وكل من جسد شخصية فقد جسدها ببراعة.

# من تجارب المسرح المفتوح

### في روسيا



ويمثلون الأدوار المختلفة.

∄ عيد عبد الحليم

كان المسرح الروسي من أوائل المسارح التي شهدت نهضة ملحوظة وتطورا فنيا لافتا في العالم، على المستوى الرسمي، بداية من ظهوره في العديد من قصور الإقطاعيين والأثرياء في القرن السادس عشر، وكان هذا المسرح ثمرة الإقطاعية الروسية التي كانت سائدة في المجتمع قبل تحرير ٢٣ مليونا من العبيد سنة ١٨٦١، ويشير تاريخ المسرح الروسي في بداياته على هذا النحو- إلى أن العبيد هم من كانوا يؤلفون بداياته على هذا النحو- إلى أن العبيد هم من كانوا يؤلفون

وجاءت مرحلة التأسيس الحقيقية للمسرح الروسي في بداية القرن التاسع عشر، فتم افتتاح "مسرح بيتروفسكي" عام ١٨٠٧، وفي عام ١٨٨٠ تم إنشاء "مسرح بوشكين" بجوار تثاله الشهير في شارع "تفيرسكايا"، ثم كان لإنشاء "مسرح البولشوي" النقلة النوعية في تاريخ المسرح الروسي والعالمي –بشكل عام-.

وعلى المستوى الشعبي ظهرت أشكال مسرحية تنتمي إلى "المسرح الشعبي" ومنها "المسرح المتجول" و"مسرح الشارع" من خلال ظهور مجموعة من الفرق المسرحية المستقلة عن المسرح الرسمي.

استفادت هذه التجارب من بدايات المسرح الروسي، والتي برزت على شكل احتفالات شعبية كانت تقام في الأعياد والمواسم، وكانت هذه الحفلات تمتلئ بفنون الأداء المختلفة من موسيقى ورقص وغناء وحكايات شعبية.

وكانت هذه العروض تقام في الشوارع والأسواق، وكان للقيصر "بطرس الأكبر" الفضل في نقل المسرح من قصور النبلاء والإقطاعيين إلى عامة الناس ليشاهد الجميع العروض، وإن كان غرضه – في الأساس – الترويج لانتصاراته وبطولاته. وكانت تقدم العروض المسرحية في احتفالات تغير الفصول وخاصة احتفال قدوم الربيع والذي كان يقدم يودع فيه الممثلون فصل الشتاء ويعلنون عن استقبال فصل الربيع وهم يحملون الورود والأغصان الخضراء.

في عام ١٩١٤ ظهرت في روسيا تجربة "المسرح الحر" على يد المخرج "مارجانوف"" وعمل فيه المخرج "تايروف" قبل أن يؤسس "مسرح الحجرة".

وقد تأثر بهذه التجربة بعض المسرحيين المصريين بعد ثورة يوليو ١٩٥٢، الذين أسسوا فرقة "المسرح الحر" والتي أسسها عبد المنعم مدبولي وسعد أردش وإبراهيم سكر وشكري سرحان وتوفيق الدقن وصلاح منصور وناهد سمير.

وقد شهدت الحركة المسرحية الروسية في السنوات الماضية ظهور مجموعة من الفرق المسرحية التي تقدم عروضها في الأماكن المفتوحة، والتي تتسم عروضها بالجرأة، في إطار



مسرحي يتسم بالتجريب، منها "فرقة قطط موسكو" أو "مسرح القطط" وهو المكان الوحيد الذي تشارك فيه القطط كممثلين، ويقود هذه الفرقة المخرج "ديجري كوكلاشيف"، والذي عبر عن فلسفة توظيف القطط في العروض المسرحية للفرقة قائلا: "الحب والتفاهم المتبادل هو مفتاح التعامل مع القطط، لا يمكن إجبار القطط على القيام بأي حركة تفرض عليها، إلا أن تدريبها يكون من خلال استخدام قدراتها واحتياجاتها الطبيعية، لدينا ١٥ عرضا مختلفا في مسرحنا.. أفتخر بذلك، لأننا على النقيض من المسارح الدرامية الأخرى، نحتاج إلى ٣ سنوات لتقديم عرض جديد".

وقدمت الفرقة ١٥ عرضا مسرحيا على مدار ثلاثين عاما، فقد بدأت الفرقة نشاطها عام ١٩٩٠.

وقد عمل المشرفون على الفرقة على تدريب القطط بشكل فني، معتمدين على فلسفة فنية خاصة ترى أن القطط يشبهون البشر في حبهم للشهرة فمنهم من يعشق خشبة المسرح ويسعد بتصفيق الجمهور، وأصبح بعض القطط ممن يؤدون أدوارا في عروض الفرقة نجوما ومنهم القط "بوريس" الذي أصبح أحد نجوم الإعلانات في التليفزيون الروسي.

ومن أهم العروض التي قدمتها الفرقة مسرحية "القطط والحب" و "سارقو القطط" و"قطي المحبوب" و"قط في الحذاء" وغيرها، من المسرحيات ذات البعد الاجتماعي المغلف برؤية فلسفية عميقة.

تهارس القطط أدوارها بشكل استعراضي من خلال عروض ركوب الدراجات والمشي على الأسلاك وأداء الألعاب البهلوانية.

وفي السنوات الأربعين الماضية ظهرت في مصر مجموعة من الفرق التي اعتمدت على تقديم عروضها في الأماكن المفتوحة، مثلما حدث أيضا- في المسرح الروسي المعاصر. نورد منها بعض التجارب التي تتقارب مع التجارب الروسية المعاصرة ولكن بنكهة ومذاق ورؤية مسرحية مصرية خاصة. وفي مصر ظهرت"جماعة مسرح الشارع" في الفترة ما بين وفي مصر ظهرت "جماعة مسرح الشارع" في الفترة ما بين 1907 و1904 على يد مجموعة من عشاق المسرح الذين

بدأوا الفكرة بإرهاصات فنية على مسرح جامعة القاهرة عامي ١٩٧٥ و١٩٧٦ وكان منهم ناصر عبد المنعم وأحمد كمال ومنحة البطراوي وعبدالعزيز مخيون وناجي جورج ومها عفت وأحمد فؤاد وخالد وشاحي ومحمد صفي الدين ومحمد العزاوي وهشام العطار وهاني الحسيني ومصطفى زكي وحسين أشرف ـ مني سعد الدين ـ محمد عصمت سيف الدولة ـ ومنى صادق سعد ـ عبلة قاسم ـ وسميحة قاسم ومحمد الفرماوي وفاطمة الصياد وليلى سعد، وانضم إليهم بعد ذلك عبلة كامل وأحمد مختار وصلاح عبد الله.

وقد جاء ظهور الجماعة في ظل فترة السبعينيات التي عانى فيها المسرح المصري من تحول فني نتيجة لعوامل سياسية واجتماعية، فقد انتهج النظام الساداتي منهج الانفتاح الاقتصادي والردة على منجزات المشروع القومي في الحقبة الناصرية، مما جعل كثيرا من المسرحيين المحترفين يلجأون إلى الهجرة كبديل موضوعي عن غياب الهوية داخل الوطن، أما البعض الآخر فآثر الصمت مهاجرا إلى داخله ـ وهي هجرة أصعب بالتأكيد، أما البعض الثالث فقدم مسرحا ميتا على حد تعبير "بيتر بروك".

فأصبحت الساحة خالية إلا من تجربة وحيدة هي تجربة سمير العصفوري داخل مسرح الطليعة فقد حول المكان إلى بؤرة ثقافية جعلت منه حائطا للصد والدفاع عن الهوية المسرحية في ذلك الوقت من خلال تقديمه لبعض العروض المتميزة منها "عنتر يا عنتر" و"أبو زيد الهلالي"، "مولد السيد معروف" بالتعاون مع شوقي عبد الحكيم ويسري الجندي. ولكن بالضرورة لم يكن مكان واحد بقادر على المواجهة ـ على حد تعبير المخرج ناصر عبد المنعم ـ أو على استيعاب مئات الفنانين المحملين بالغضب وبالرغبة في طرح هموم قضايا الوطن.

إذن كانت الفكرة ثورية المنحى في محاولة لخلق حالة مسرحية جادة تتوازى مع ما أنجزه المسرح الستيني الذي شهد التفافا جماهيريا كبيرا.



# الانتظار اللامجدي

## في مسرحية (في انتظار جودو) لصمويل بيكيت



ا أحمد عصام الدين

في مقدمته لكتاب «دراما اللامعقول»، يؤكد مارتن اسلن انه لا يوجد كاتب واحد يمكن أن يصنف ضمن هذا التصنيف، كما لا توجد جماعة من الكتاب مكن أن يندرجوا تحت هذا المسمى.

و يضيف اسلن أنها تمثل أسلوبا جديدا في الدراما وتقاليد أو سنن جديدة في الفن لم يعتدها من قبل. عندما ظهرت مسرحيات تهزأ بالمعايير القديمة التي ظلت تقاس بها المسرحيات قرونا كثيرة. ومن هنا ظهرت مسرحيات يونسكو وبيكيت وأداموف.

ان الجمهور الذي اعتاد على مشاهدة المسرحية التقليدية لم يكن قادرا على فهم هذا النوع من المسرحيات لأنه ينتظر أن يرى حدثا يتطور أمامه وشخصيات تتحدث وتفعل أفعالا يربطا منطق عقلى واضح. أما هذا النوع من المسرحيات فإنه يبدأ بداية متعسفة ويبدو أنه بسير باعتباطية وتعسف أيضا. ولهذا لم يتذوقه الجمهور في بداية الأمر (١).

إن رأي مارتن أسلن السابق ينفي لا معقولية هذا النوع من الدراما أو عبثيتها، مؤكدا أنه نوع جديد ينتمي لتقاليد مسرحية جديدة تحتاج إلى معرفتها.

وهذا ما سيظهر خلال القراءة التحليلية لمسرحية في انتظار جودولبيكيت.

ولد صموئيل بيكيت في أيرلندا عام ١٩٠٦، وبعد أن أكمل تعليمه وتخصص في الأدب الفرنسي سافر إلى فرنسا أول مرة عام ١٩٢٦، ثم زار إيطاليا عام ١٩٢٧. وفي عام ١٩٢٨ عين مدرسا للغة الإنجليزية في إحدى مدارس باريس، ثم بدأ في العام التالي ينشر قصصه القصيرة في مجلة ترانزيسيون وبها نشر دراسة عن مارسيل بروست. وفي عام ١٩٣٠ عاد إلى دبلن وعين أستاذا بكلية الترنتي، ثم نال شهادة الماجستير من نفس الكلية في العام التالي، لكنه بعد عام واحد استقال من الجامعة. وفي عام ١٩٣٧ عاد إلى باريس ونشر نصوصه الأولى. بعدها نشر عددا من النصوص الأدبية لكنها لم تلق

كان عام ١٩٥٣ عام خير عليه، وفيه عرضت مسرحيته في انتظار جودو ونشر كتابه اللامنتمي وكتابه نصوص بلا جدوى. وفي العام التالي عرضت مسرحية في انتظار جودو بالإنجليزية في انجلترا ودبلن. وفي عام ١٩٥٦ أنهى مسرحيته نهاية اللعبة ونشر بعدها مجموعة من المسرحيات منها رماد وفصل بلا كلمات والشريط الأخير والأيام السعيدة. وفي عام ١٩٦٧ قام بالإخراج لأول مرة حين أخرج مسرحيته نهاية اللعبة في برلين. وبعد عامين أي عام ١٩٦٩ حاز بيكيت على جائزة نوبل في الآداب.

#### تحليل مسرحية في انتظار جودو

तः تبدأ مسرحية في انتظار جودو ذات الفصلين منظر أمام شجرة في طريق ريفي وقت المساء، حيث يوجد إسترجون جالسا على الأرض يحاول انتزاع حذائه بلا جدوى أكثر من مرة. وعندما يدخل فلاديمير يقول إسترجون عبثا ولا يظهر إسترجون أي معرفة سابقة به، لكن يبدأ الحوار بينهما ويسأل فلاديمير كيف قضى ليلته بعد أن افترقا

فيخبره إسترجون أنه قضاها في حفرة وأنه ضرب هناك. ويقول فلاديمير كان يجب ألا يسمحا للإحباط أن يسيطر عليهما منذ زمن. منذ عام ١٩٠٠، بينما إسترجون مشغول بخلع حذائه. وبينما يتحدث فلادمير عن قدرته على القفز من فوق برج إيفل وسباق الجميع ويكشف عن حزنه من عدم قدرته اليوم على صعود الرج وأن الحراس سيمنعونه، يجد إسترجون يسأله: ماذا سنفعل؟

يعبر إسترجون عن ألمه بسبب حذائه الذي لم يستطع أن يخلعه من قدميه، فيخبره فلادير أنه يشاركه ذلك الألم.

يبدو هنا أنا كل شخصية من الشخصيتين (إسترجون وفلادمير) يتحدثان، لكن حديثهما في الواقع لم يكن سوى حديث فردي بين كل منهما وذاته .

ان الحوار القائم بين إسترجون وفلاديمير يأخذ طابعا جادا ويبدو فيه الإنفعال الزائد عن الحد، وفي الحقيقة أن ما يقولونه يعد نوعا من أنواع استهلاك الكلمات. يقول إسترجون لفلاديمير: (إسترجون: هل شعرت بالألم ؟



فلادمير: شعرت بالألم! ؟ يسألني إذا كنت شعرت بالألم! إسترجون: (رافعا سبابته) هذا ليس سبباكي لا تزرر بنطالك. ) (٢) . إن هذا الحوار غير مترابط بين الشخصيتين متواجدين في نفس الموقف، وإنما يبدو أن كلا منهما يتحدث حديثا فرديا عدا بعض الإشارات الكلامية التي توحي أنهما يردان على بعضهم البعض، مثل رد فلادمير: يسألني إذا كنت شعرت بالألم. إلا أن هذه الجملة أيضا لم توجه من فلادير إلى إسترجون مباشرة كأى عمل درامي تقليدي وانها يضع فعل السؤال في صيغة الغائب بقوله : يسألني. وليس تسألني .

يظل إسترجون يلح على فلاديمير أن يساعده في حل مشكلته مع حذائه. بينما ينشغل فلاديم بقبعته وشعوره بها أو بدونها. وبينما يتأوه إسترجون من ضيق حذائه على قدميه ينشغل فلاديمير بالتفكير العميق ثم يكشف لإسترجون أنهما يجب عليهما أن يندما وحين يسأله إسترجون على ماذا. يرد عليه يجب عليهما أن يندما لأنهما ولدا. ثم يذكر فلادي أنه لم يعد قادرا على الضحك، فقط



ينتقل فلاد عبر إلى الحديث عن المخلص واللصين وكيف أن أحدهما فاز بالخلاص الأبدي. وعندما يتساءل إسترجون عن نوع الخلاص الذي يتحدث عنه، يجيبه فلاد عبر أنه الخلاص من جهنم. ثم ينتقل فلاد عبر إلى الاعتراف لإسترجون أنه يضجر منه، لكن إجابة إسترجون لا يفهم، فيشرح له فلاد عبر أن أربعة من الإنجيليين يعايشون كافة المواقف لكن واحدا فقط هو الذي ذكر أن أحد اللصين سيحظى بالخلاص من الجحيم، بينما يذكر واحد آخر من الإنجيليين بأن اللصين أساءا. ويسخر فلاد عبر من اللصين فيقول أن المخلص لم يخلص اللصين من الموت وأنه لابد أنهما هلكا.

و بعد حركة مسرحية موصوفة حيث يتحرك إسترجون نحو الكالوس الأيسر ناظرا إلى بعيد ثم إلى الكالوس الأين ثم إلى الجمهور يخبر فلادير أن المكان جميل، ثم يخبره بعدها أنه لابد أن يتركا المكان. وحين يخبره فلادير أنهما لا يستطيعان، يتساءل إسترجون عن السبب، فيجد إجابة من فلادير أنهما ينتظران جودو.

وبعد أنا يتناقشان حول نوع الشجرة التي يراها كل منهما، يتحدثان عن متى يمكن أن يأتي جودو.

يعيدان الحديث عن الشجرة، وأنها لم تكن موجودة هنا بالأمس، ويتساءل إسترجون فجأة متى سيأتي جودو ؟

وحين ينام إسترجون بجوار الشجرة يوقظه فلاديمير بقوة ويسأله لماذا لم يدعه بنام ؟

يقترح إسترجون أن يشنقا أنفسهما على فرع الشجرة، وحين يخبره فلادعير بأنه قد لا يستطيع حملهما، يقرران التجربة. يختلفان مرة ثانية في من يقوم بشنق نفسه أولا ويضعان المنطق الخاص لذلك، لكنهما يختلفان في رؤية كل منهما، فهما يقرران أن الأنحف والأخف وزنا يشنق نفسه أولا، لكن يختلفان من هو الأنحف. وأخيرا يقرران أن ينتظرا جودو في ذلك. وينتقلان إلى الحديث عن ما قالاه لجودو من قبل في توسل ورجاء، وأنه ما قالاه له ربما استشار فيه أسرته وأصدقائه وعملائه ومراسليه وسجلاته وحسابه في المصرف قبل أن يقرر إجابة مطلبهما.

و عندما يسأله إسترجون عن ما هو دورهما في ذلك كله، يجيبه فلاوير بعد مماطلة يقرر أن دورهما هو المتوسل.

و حين يجلسان القرفصاء كالمقيدين يسمعان شيئا فيصيبهما الذعر ويتساءل فلاديمير أنه ظن أن القادم هو جودو، لكنه اكتشف أنه صوت الريح. لكنهما يختلفان مرة أخرى حيث يقرر فلاديمير أنه سمع أحدهم يصرخ.

يتحدث فلادي أنهما ربا أمضيا الليلة عند جودو حيث المكان دافئ وحيث يوجد الطعام وقش ينامان عليه. وهنا يتذكر إسترجون الطعام ويقول لفلادي أنه جائع، ويعدد فلادي ما معه من أطعمة : جزرة ولفت، يعطي فلادي إسترجون الجزرة ليأكلها بينما يحفظ لنفسه باللفتة .

يتحدثان قليلا عن جودو، وعن أنهما مقيدان به، لكن فلاديمير يؤكد لإسترجون أنه ليس بعد .

يقفان فجأة ويجريان ناحية الكواليس ليشاهدا من القادم، فيجدا شخصين آخرين .

إنهما بوزو يقود لاكي بحبل طويل ربط في عنقه، ويعرف بوزو نفسه لفلاد ير واسترجون، وحين يخبره أنه يعرف امرأة اسمها جوزو تعمل بالتطريز، يهجم عليه بوزو مؤكدا أنهما ليس من هذه المنطقة.

يحاول إسترجون تهدئة الموقف فيعرف فلاديمير أن بوزو من عائلة إلهية. يتعامل فلاديمير واسترجون مع بوزو بخوف مبالغ فيه، فيعترف إسترجون أنه كان يظن أنه جودو، وحين يسألهما هل يعرفان جودو يستنكران إسترجون وفلاديمير أي معرفة به .

يأمر بوزو لاكي بإحضار السلة ويخرج منها قطعة دجاج وقنينة نبيذ وقطعة خبز ويبدأ في التهام قطعة الدجاج بالخبز ثم يشرب من قنينة النبيذ وأخيرا يغفو، ويلاحظ إسترجون وفلادي أن لاكي يغفو وهو واقف حاملا حملا ثقيلا.

إن رضاء إسترجون الجائع بالعظمة الملقاة بيد بوزو يجعله يسأل بوزو إن كان بحاجة إلى العظمة ثم يسأل لاكي، وعندما يتأكد من أنهما لا يريدانها يبدأ في التهامها في لذة، بينما يستمر بوزو في تدخن غلبونه.

عندما يقترح فلاديمير على إسترجون أن يرحلا، يتدخل بوزو ويطلب منهما البقاء .

يشرح يوزو لإسترجون ولاي أن عبده لاي صار عبدا بمحض الصدفة، وفي نفس الوقت اختار هو أن يصبح عبدا له. وعندما يبي لاي ويقترب منه إسترجون بمنديل ليمسح دموعه يركله لاي بقدمه ويحدث به ألما. ويتعجب إسترجون من رد فعل لاكي.

يكرر فلاديمير طلبه في الرحيل عدة مرات لكنه يمكث ويستمر في مجاراة بوزو في ألغازه. خاصة عندما يؤكد بوزو لفلاديمير واسترجون بأن جودو سوف يأتي .يتحدث إسترجون أنه يفضل حين يأتي جودو أن يرقص، لأن هذا سيصير أمرا مفرحا. ويتفق بوزو مع إسترجون في ذلك، ولهذا يأمر عبده لاكي بأن يرقص ليريهما كيف أن الرقص يدخل السرور في النفس .

بعد أن يسأل فلاديمير واسترجون لاكي سؤالا يجيب لاكي بإجابة فلسفية مطولة لا يفهماها في الوقت الذي يعبر بوزبو عن امتصعاضه من لاكي، ثم ينفر بوزو فجأة معلنا أنه يشم رائحة عفنة فيخبره إسترجون أنها من أثر قدمه وفم فلاديمير فيقرر بوزو الرحيل.

بعد أن يخرج بوزو ولاكي يدخل صبي فيسر إسترجون وفلاديم بوصوله معتقدين أنه جودو، ويظلان يسألانه أسئلة كثيرة لا يفهم منها الصبي شيئا.

و بعد أن يهرب الصبي من أسئلتهما، يقرران الرحيل لغروب الشمس واقتراب الليل لكنهما لا يتحركان.

و في بداية الفصل الثاني يذكر المؤلف أنه في اليوم التالي في نفس المكان ونفس الوقت والذي يختلف هو أن الشجرة مليئة بالأوراق وليست أربع ورقات كما في الفصل الأول، كما أن قبعة لاي ملقاة على الأرض والى جوارها حذاء إسترجون .يدخل فلاديم متحسسا المكان كأنه يزوره للمرة الأولى، ويغني، ثم يبدأ في الحركة على خشبة المسرح جيئة وذهابا بحثا عن شئ وأخيرا يظهر إسترجون فيتعجب فلاديم لمجيئة. يتحدثان في موضوعات مختلفة،يقوم فلاديم بأخذ قبعة لاكي وإرتدائها بينما يأخذ إسترجون قبعة فلاديم وأخير بأخذ قبعة لاكي وإرتدائها بينما يأخذ إسترجون قبعة فلاديم



ويرتديها، وسرعان ما يأخذ فلاديمير قبعته ويعطي قبعة لاكي الإسترجون ليرتديها ويعلنان معا أن جودو قد تأخر .

يدخل بوزو ولاكي، وقد بدا على بوزو أنه فقد بصره ويحمل لاكي حاصاته.

و حين يسمع بوزو اسم جودو الذي ينطقه إسترجون يصرخ فجأة مستغيثا بالنجدة. وخلال مواقف مختلفة يعبر فيها عن العلاقة المتوترة بين فلاديمير وإسترجون من ناحية وبوزو والأعمى ولاكي الأخرس من ناحية أخرى، والكثير من المنازعات والانفعالات يقرر بوزو أن يصطحب لاكي ويرحل. وما إن ينفرد إسترجون وفلاديمير حتى يجدا الصبي من جديد.

يسأل فلادي الصبي إذا كان قد جاء بالأمس، فيجيبه الصبي بالنفى، وأنه يزور المكان لأول مرة .

يسأل فلادي أسئلة تخص شكل لحية جودو فيجيبه الصبي، وحين يسأله فلادي إن كان يستطيع أن يرسل لجودو رسالة عن طريقه فيجيب الصبي بنعم، وحين يفكر كل من فلادي وإسترجون ويتلعثمان في صيغة الرسالة التي يرسلانها إلى جودو، يقفز الصبي من جديد ويرحل.

و بينما يستعرض فلاديمير وإسترجون طرقا مختلفة لتقضية الوقت يقرران الانتحار، يفك إسترجون حبل بنطاله، ويجربان لكنهما يفشلان في ذلك. وأخيرا يقرران الرحيل لكنهما لا يتحركان ويسدل ستار نهاية المسرحية.

و تكشف المسرحية أن شخصين معدمين يإتيان إلى طريق لا يجدا به سوى شجرة انتظارا لشخص يدعى جودو، ونفهم من حديثهما أنهما المخلص من كل ما بهما من حال سيئة وأنه عِثل الأمل في حياة سعيدة.

طوال يومين كاملين مشحونان بالأحاديث والانفعالات والصراعات أحيانا لا يجدا من جاءا من أجله، ومع ذلك يغلق ستار نهاية المسرحية وقد عزما على الحضور في اليوم التالي لانتظاره.

المدهش أنهما ينتظران شخصا لا يعرفانه، شكلا أو على أقل تقدير هم ينتظرانه في مكان غير مسبق الاتفاق عليه للقاء .

إن فعل الانتظار هو الفعل الرئيسي الذي يشغل حيز اهتمام شخصيتي المسرحية الأساسيتين، وليس حدثا يتطور من تههيد ثم تعقيد فذروة وحل، كما في الدراما التقليدية .

و بالرغم من أنه لا شئ يحدث في المسرحية، إلا أن الزمن يتحرك وبسرعة ملحوظة، فالشجرة تبدو ذات أربع أوراق في الفصل الأول وفي اليوم التالي نجدها ذات أوراق كثيرة جدا. انه التعبير عن مرور الزمن خلال معطيات المنظر المسرحي.

أنه الأمل الإنساني دامًا في أن مخلصا خارجيا سوف يغير من ثوب حياة البشر ويغيره إلى ثوب السعادة والهناء، بعيدا عن الألم والاحتياج الذي لا ينتهى .

إن بكيت هنا يقدم دراما من نوع مختلف عن سابقتها التقليدية، ورجا لا ينطبق عليها قول لا معقول كما يكره أن يطلق عليها كتاب هذا النوع من المسرحيات، ولكنها مسرحيات جديدة ذات أفكار وجماليات مختلفة عن تلك التقليدية.

إن ثيمة الانتظار اللامجدي، تعبر عنه مسرحية في انتظار جودو تعبيرا جيدا تشعرنا بالملل من الانتظار وبعدم جدواه، فالفعل الإنساني هو الذي يحدد وقت وجود الأشياء وليس التمني والانتظار لمن يحققها.

#### المراجع :

كتاب: دراما اللامعقول. تقديم واختيار: مارتن اسلن. ترجمة: صدقي عبدالله حطاب. الكويت: المجلس الوطني للثقافة، ط٢، ٢٠٠٩. ص٢.

صمويل بيكيت: في انتظار جودو . ترجمة : بول شاؤول. بيروت: منشورات الجمل، بدون تاريخ .

# أساليب الأداء المسرحى

وقيوده(١-١)



تأليف: جيمس هاملتون ترجمة: أحمد عبد الفتاح

#### ١-٣ – الحالات المثالية التي تساعد في التركيز على الملامح التي تحتاج إلى تفسير:

نتخيل العروض المسرحية المثالية بطريقتين ولهدفين مختلفين تماما. ترتبط الطريقة الأولي بممارسة تحليل العروض. إذ يهدف تحليل العروض أن نتخيل إلى حد ما عروضا كاملة العدد عندما يستحيل حضور أداء فعلى. والهدف هو توضيح المعاني والمؤثرات للقراء والنقاد والمشاهدين بشكل أساسي ويجب أن تكون النتيجة تحسين فهم إمكانيات أداء المسرحية المعنية.

وبالمقارنة يستخدم الفلاسفة الحالات المثالية لتجريد ملامح الحالات العادية تلك التي يعتقدون أنها تحتاج إلى الشرح. فأي صورة تحتاج الشرح سوف تعتمد علي سؤال مطروح. أعنى، تقديم سؤال جيد عن مجموعة من الحالات الفعلية، فلن يحتاج كل ملمح لكل حالة إلى الشرح، بل فقط تلك الحالات الملائمة للسؤال. وهذه هي الطريقة التي أسألك بها الآن أن تتخيل مجموعة من الحالات يكون كل منها مجموعة من المتغيرات حول مسرحية إبسن Ibsen «هيدا جابلر Hedda Gabler».

وهذه المجموعات من الحالات مثالية أو مصطنعة بثلاثة طرق. أولا تعكس كل منها نوعا واحدا من استخدام نص إبسن. على الرغم من أن بعض تطورات الممارسة في المسرح منذ بداية القرن العشرين تتعلق بإعادة تدوير النصوص المبكرة في تقاليد الأدب الدرامي وحتى خارج أي تقاليد أدبية مهما كانت.

ثانيا، تعكس هذه الحالات المثالية الممارسات المتعلقة باستخدام النصوص. ولكن كثير من تقاليد فن الأداء وبعض تقاليد الأداء المسرحي تتجنب النصوص تماما. وهذا ليس شيئا جديدا في تاريخ المسرح. ومن المفهوم أيضا أن فن التمثيل الإيمائي لا يستخدم نصوصا. وتقوم تقاليد الكوميديا ديلارتي والفودفيل على أنظمة مختزنة وتتكون عموما من تتابعات لتنويعات ارتجالية لهذه الأنظمة المختزنة. وأحيانا يتم ارتجال التتابعات نفسها،

واجتماعية وسياسية - واجهت المسرح والثقافة في فترات بعينها. ولكن تجاهلت هذه الحالات المثالية ماما الصورة المحفزة بواسطة أي حالات فعلية.

وأطلب منكم أن تتخيلوا هذه الحالات المثالية، مبدئيا لأنني أتمني أن تبرز صورا مهمة في العروض المسرحية الملائمة للأسئلة التي أوجهها: إلى أي مدى تكون العروض المسرحية مستقلة عن الأدب والسينما، والي أي مدى تكون العروض المسرحية قابلة للتقييم كأعمال فنية؟. جميع الملامح الأخرى لأي عروض فعلية متعلقة بنص إبسن «هيدا جابلر» إما تم تجاهلها أو استدعاءها فقط للمشاركة في على الملامح ذات الصلة.

وأختار استخدام عمل إبسن - حتى لو كان مترجما -لأنني أعتقد أنه من الأضمن أن نفترض أن استخدام ذلك النص مألوف لأغلب المبتدئين. إذ يقول كريستوفر إينيس : Christopher Innes

«نشرت مسرحية» هيدا جابلر» (بالألمانية) عام 1890 وعرضت للمرة الأولي في ريزيدنس ثياتر في ميونخ عام 1891. ومنذ ذلك الحين أصبحت غابا الأكثر عرضا من بين كل المسرحيات (باستثناء مسرحية كما هو الحال في المسرح المرتجل، وتقدم للجمهور ليقرر. أو اثنين لشكسبير). ومع أكثر ستين عرضا، كثير منها الحالات المثالية بواسطة تحديات معينة - جمالية «هيدا جابلر» بشكل مستمر تقريبا في المسرح الأمريكي حامل وكانت لا تتمنى أن تكون كذلك .وقد تدخلت



والأوروبي طوال القرن الماضي»

وقد طورت هذه الحالات جزئيا لجعل المجموعة المحيرة من مهارسات الأداء الجديدة متاحة بشكل أكبر لدارسي المسرح بتقديم المزيد من المقارنات البعيدة تدريجيا مع مثال للعرض المسرحى الذي يجب أن يتآلفوا معه. إذ تمتلئ أدبيات دراسات الأداء ودراسات المسرح مع وصف للحالات الفعلية الملائمة : فأى شخص مطلع على تلك الأدبيات يجب أن يكون قادرا على تمييز مكانهما وأن يرى كيف أن المثاليات المقدمة هنا تتعلق بالأسئلة الموجهة في هذا البحث.

وبالنسبة لغير المطلعين علي مسرحية إبسن، فها هو رسم تخطيطي للخيوط الحبكة الرئيسية. إذ يبدأ الحدث بعودة «تيسمان وهيدا» مما يعتبر رحلة شهر عسل غير مرضية إلى البيت الذي اشتراه لها باعتقاد خاطئ أنها ترید بیتا تعیش فیه معه. و «تیسمان» هو أستاذ جامعی قليل الشأن كرس أغلب أوقات شهر العسل لبحوثه الغامضة. و«هيدا» امرأة أرستقراطية قوية الشكيمة وعاطفية، ولا تتحمل المسئولية. وعاشت بالطبع أياما أكثر شراسة، ولكنها لا ترى أمامها الآن إلا صحراء مملة بلا عواطف. وبالإضافة إلى هذه الكثافة في مشاعرها -وأخيرا، لقد تحفزت التطورات التي تعكسها هذه استمر طويلا أو قام بجولات مكثفة، ظهرت وقد أشار إليها المؤلف بشكل مباشر في النص - فإنها





في حياة الآخرين في هذه القصة، من بينهم «تيسمان» وعمته (التي كانت تحتضر) و«براك» (قاضي وزير بالمسدس الآخر. نساء)، و«لوفبورج» (منافسه المهني وغريمه في حب وهاهي الحالة المثالية الأولي. هيدا) و«السيدة ايلفستيد» (أرملة حديثة وتسعي إلى لفت أنظار لوفبرج). تتصرف هيدا بطريقة مضمونة لخلق المزيد من التشابك في حياتهم. وعندما يعتقد «لوفبرج» أنه فقد مخطوطة بحثه العلمي الذي يضمن له المكانة التي يرنو إليها، تكون أفعال «هيدا» حاسمة تشجيعه أن ينتحر. فهي مستهترة علي ما يبدو، ولكن في رأي إبسن، يبدو أن «هيدا» أيضا تهدف إلى الحصول علي شيء يمكن أن يحدث، ولو لمرة واحدة، بواسطة أحدهم، والذي يمكن أن يكون عمل حر وشجاع. وفي

مخطوطة «لوفبورج» التي وصلت إليها. وتقتل نفسها

» Hedda-to-Hedda العرض المسرحي « هيدا إلى هيدا وصلت الفرقة إلى المسرح مستعدة لعرض المسرحية وللتدرب علي المسرحية التي سيقومون بأدائها. ووزع مدير المسرح النصوص. وعلى كل مؤدي أداء الشخصية وأن يجد سطوره في النص بقراءة مقاطع الحوار في النص. ورمزية. واستجابتها هي أن تعطيه أحد مسدساتها مع ويصف المخرج المشهد. وكما هو منصوص عليه بواسطة المؤلف، سوف تقع أحداث المسرحية كلها في غرف المعيشة في المنزل الذي اشتراه « تيسمان «. فالمخرج يتأمل المسرحية منذ عدة شهور. وقد أجرى دراسة جادة لتاريخ أداء المسرحية وقرر أن تتبع الفرقة إرشادات نهاية المسرحية يخيب أملها بشكل عميق عندما تكتشف خشبة المسرح المنسوبة إلى إبسن نفسه. فكل إرشادات أن «لوفبورج» قد أطلق الرصاص علي نفسه بطريق خشبة المسرح في النصوص هي تناج أداء لعروض سابقة، الخطأ ودون تعمد كما سبق أن افترضت. تحرق «هيدا» وسوف يتجاهلونها وسوف يحددون حركاتهم أثناء

التدريبات. وربما يقترح المخرج عند هذه النقطة أي تغييرات يفكر فيها وتقدم معنى عام للأفكار التفسيرية التي لابد أن تحكم الأداء. وسوف تقوم الفرقة بالقراءة أثناء عملية التدرب.

ربها يتناول الممثلون أدوارهم باستخدام فكرة التمثيل مزدوج المسار. ويصفه مايكل فراين Micheal Frayn وديفيد بورك David Burke كالتالى:

«التمثيل غالبا هو عملية ذهنية مزدوجة المسار. في المسار الأول يعمل الدور، ويحتاج أفكار تتراوح مثلا بين التلطيف من حدة الغضب الشديد. وعندئذ يوجد المسار الثاني، الذي يراقب الأداء وينفذ الحركة الصحيحة ولغة الجسم، ومستوى الصوت: ويلاحظ ردود فعل المشاهدين ويراقب الممثلين الآخرين: يتعامل مع طوارئ مثل التأكـد من وجـود الأدوات وتوقيت الإضاءة.»

ومكن أن يكون التناول الآخر للاعتراف بأن التمثيل مكن أن يكون فعالية ذهنية مزدوجة المسار، لكن الممثل يصر على أداء على أحد المسارين بأقصى ما يمكنه: يعده بقدر إمكانه بحيث يكون تنفيذ الدور لاشعوريا، فبمجرد أن يشرع في الحركة يتجاهل المشاهدين: يؤدي بطريقة تجعل الاستجابة لما يحدث في البيئة هي بالكامل دامًا من استجابات الشخصية التي يلعبها. وبشكل صريح نقول، مكننا أن نسمى هذا « المسار المنفرد -Single track» في تناول الدور. ويشير المتخصصون في المسرح أحيانا إلى هذين التناولين بأنهما التناول الداخلي والتناول الخارجي للدور. ويسمع كثير من الناس عن « التمثيل المنهجي Method acting «، وسوف أقوم بشكل صحيح بربط مختلف الأساليب التي تحمل هذا الاسم مجموعة متنوعة بما أسميه « المسار المنفرد «.

هذه التناولات هي تنويعات على حالة منفردة. استعيد ذاكرة المسافة بين المسارين المزدوج والمنفرد في حالة دعوني أسميها « هيدا إلى هيدا «.

«Gabler at a Distance عرض « جابلر عن بعد

تصل الفرقة إلى المسرح في بداية التدريبات. يوزع مدير المسرح النصوص ويجد المؤدون أدوارهم في النص بالإشارة إلى مقاطع الكلام. وكما حدث في حالات عرض « هيدا إلى هيدا «، سوف يصور كل مؤدي شخصية أو أكثر (إذا كان التوزيع مزدوجا مثلا). ولكن لأن المخرج يبدأ في وضع التفسير الموجود في ذهنه، يكتشفون أن الممثل أحيانا ربما يقول كلام شخصية أخرى، ويبادرهم إما بكلمة «وقال ...» أو «وقالت ....». وبينما تتدرب الفرقة، يتم تقديم أساليب قراءة مختلفة للجملة. وأحيانا يستدعى الممثل لتقديم كلام شخصيته مع جملة « وقلت ...» وربما يطلب إلى المؤدين أن يعلن إرشادات إبسن المكتوبة في النص وإرشادات أخرى يطلبها المخرج، لكن تصف كل شخصية أحيانا ما تفعله. وخلال عملية التدريبات، تصل الفرقة إلى توظيف أساليب أخرى تتوافق مع أي مؤثرات يحققها الأسلوب المذكور. وفي كل

ما يتبقى، تكون ممارسة الأداء كما هي مثل ممارسات خشبة المسرح المألوفة الموجودة في عروض من نوع «هيدا إلى هيدا».

يعتقد بعض الناس أن الامتداد من تناول المسار المنفرد إلى المسار المزدوج في التمثيل الذي وصفناه في عرض « هيدا إلى هيدا « يشمل المجموعة الكاملة للعروض المسرحية الممكنة. ليست هذه هي القضية، وان كانت هناك قضية، فيمكن أن ينظر إليها بسهولة من خلال تخيل « هيدا عن بعد «. ربا يبدو أن نوع أداء « هيدا عن بعد « يدين بشكل أكبر إلى ممارسات سرد القصة أكثر من ممارسات المسرح. ولكن كثير من رجال المسرح – باستثناء بريخت بشكل ملحوظ – يحاولون عمل شيء مثل ممارسة الأداء لأغراض تمنعهم من أداء قصة (سرد) بشكل مباشر.

#### عرض جمال تلقائي Spontaneous Beauty

تصل الفرقة إلى المسرح لبدء التدريبات. وبينما يوزع مدير المسرح النصوص، يكتشف ممثل أن لديه نص يرقى إلى سرد معظم القصة في نص إبسن. علاوة على ذلك، يكون لديه عدد قليل من السطور يتم الإشارة إليها بواسطة بادئات الكلام لشخصيات أخرى في النص الأصلى لابسن. ومع ممثل ثاني نص به كثير من السطور المحددة بواسطة بادئات الكلام في نص إبسن «هيدا جابلر»، ولكن ليس كلها. تلاحظ الفرقة أن هناك ممثل آخر، تخصيص نفس السطور له كممثل ثان ولكن نص كلامه يبدأ بهذه الكلمات «سوف تكون شبح هيدا: وبهذه الطريقة سوف يتم التعبير عن مشاعر هيدا من خلال الإياءات، والازدواج اللفظى والأصوات غير اللفظية من حين لآخر بواسطة الممثلة التى تجسد دور هيدا، وسوف يتطور هذا في مسار التدريبات». والآخرين الذين يشكلون الفرقة يقال لهم إنهم سوف يشكلون مجموعة من لاعبى العرائس المرئيين. وبينما يشرح المخرج مفهوم مسرحيته، يكتشف المؤدون أن هيدا سوف يتم تجسيدها كدمية - أو حتى بواسطة عدة عرائس من أحجام مختلفة. والممثلة التي تلعب دور هيدا لا بد أن تقول سطور هيدا في بأدنى النغمات العاطفية لكي تعبر ذات هيدا الأخرى - أو الشبح -، الذي يحضر دائها عندما تكون هيدا على خشبة المسرح، عن كل ردود فعل هيدا المحسوسة تجاه الأحداث في القصة. والمجموعة الأخيرة من المؤدين يتم تقديهم بسبب مهاراتهم الموسيقية. وسوف يصاحبون الأداء بتقديم أصوات تعطى أحيانا رؤية للحياة الداخلية للشخصيات والذين في أحيان أخرى تكون مؤثرات صوتية. لذلك، يمكن أن يقدم مقلد الصوت صوت طلقة بندقية في نهاية المسرحية عندما تطق هيدا النار على نفسها. وربا يكون هذا الصوت مصحوبا بصرخة من الممثلة التي تجسد دور شبح هيدا.

دعونا نسمي حالات هذا النوع «الجمال التلقائي».



وهذه الصياغة الخاصة من الجمال التلقائي تستخدم أساليبا من تقاليد عرائس البونراكو اليابانية. ولكن عددا من مخرجي والفرق المسرحية في القرن العشرين يستخدمون التقاليد الصينية والهندية وتقاليد جزيرة بالي لعرض نصوصهم ذات التقاليد السردية الأوروبية. ويشمل هؤلاء، أنطونين أرتو، وجوردون كريج، ومابو ماينز، والفريد جاري. وسوف نأخذ هذا في اعتبارنا عندما نشير لهذه الدرجة من الحالات.

تتعلق الحالات الثلاثة الأولي بجمارسات من التيار الرئيسي في التقاليد الأوروبية، بشكل عام، بها في ذلك ممارسات من العروض المبكرة للطليعة المسرحية في القرن العشرين. وكلها حالات لعروض مسرحية سردية (تحكي قصة). والحالات الباقية تتجاوز تلك الممارسات، لأنها عروض غير سردية وبسبب الأساليب التي تستخدمها. ولذلك تزودنا بإحساس كامل بالمسئولية التي تواجه أي نقاش فلسفي للمسرح باعتباره شكلا فنيا مستقلا.

#### عرق الطفل Burning Child

تعمل فرقة المؤدين بأساليب مسرح الرقص في ورشة أقيمت لعدة شهور قبل أن يلتقوا مع النص، ويقررون أن يستخدموا ذلك النص (متضمنا إرشادات إبسن لخشبة المسرح). ولكنهم يقررون أيضا أن يقدموا نصا جديدا عن طريق سؤال كل عضو في الفرقة أن يتأمل السطور التي يعتقد أنه يعبر عنها أو تكون رد فعل ملائم، لمشاكل اجتماعية عميقة في الحياة المعاصرة. وفي نفس الوقت، أثناء عملهم البدني يطورون صورا من الحدث في النص، باستخدام أجسامهم وأجسام زملائهم المؤدين – صورا يتناولونها باعتبارها أساسية نلنص الجديد الذي يبتكرونه من نص إبسن. ومرحلة من العملية، يتفقون مؤقتا علي مجموعتين من الصور. ترتكز المجموعة الأولي علي حرق مخطوطة «لوفبورج» ترتكز المجموعة الأولي علي حرق مخطوطة «لوفبورج» والمجموعة الثانية علي الطاولة في غرفة معيشة نص إبسن. وبعد نقاش حاد، يختارون أن يجعلوا صور حرق

المخطوطة مركزية في أدائهم لأنها تعد غالبا لحظة الذروة الأخلاقية في مسرحية إبسن ولأنها تعكس هلاك طفل هيدا الذي لم يولد بع والذي تحقق بانتحارها فيما بعد في المسرحية. ويختارون الاحتفاظ ببعض صور الطاولة لأنه من حول الطاولة تدور العديد من انعكاسات الفساد الاجتماعي الواضحة. ويرون «لوفبورج» والقاضي «براك» و«تيسمان» معادين لـ«هيدا»، كل منهم بطريقته، بدون إدراك أو تبرير. والصور التي يطورونها ترتكز على الطاولة التي تعكس العداء والخيانة. وفي النهاية، بعد تجميع النص، وتقرير من يقول ماذا وكيف يبدو، يستنتجون تتابعا لصورهم، من داخلها وخارجها يستطيعون أن يتحركو علي مسار توزيع النص. ويختارون بناء التتابع باستخدام تناظر موسيقي أو بصري للبنية الكلاسيكية للمشكلة - التطور - لحظة الذروة - حل العقدة لترتيب تتابع الصور. ومجرد التخلي عن السرد، فمن المحتمل أن يتم التخلى عن البنية أيضا: ولكن لا داعى لذلك. تهدف هذه الفرقة إلى خلق التوتر وإظهار النماذج المميزة للمسرح السردي، ولكن بدون سرد.

ودعونا نسمي هذه الدرجة من الحالات «احتراق طفل». وسوف نضع في ذهننا أي عرض يتم تطويره بعملية مثل التي وصفناها والذي يستخدم أساليب «مسرح الصور Theater of images». وكذلك يمكن أن يتضمن هذا بعض أعمال ريشارد فورمان Richard ووفرقة مابو ماينز، وروبرت ويلسون الوت المياري جروتوفسكي Richard. علاوة علي جيرزي جروتوفسكي Robert Wilson.

هذه المقالة هي الفصل الثالث من كتاب
«فن المسرح The Art of Theater»
الذي نشر في Blackwell Publishing
1.٠٠٧. وقد سبق أن قدمت مسرحنا عددا من الدراسات لنفس المؤلف كما سبق التعريف به.





فريق التمثيل بمدرسة شبرا الثانوية

### بدایات المسرح فی شبرا (۷)

# عروض المدارس المسرحية (١٩٣٢ – ١٩٤١)



في ثلاثينيات القرن الماضي - وتحديداً في عام ١٩٣٢ -في شبرا، ومن هذه الدوريات مجلة «الصباح» التي نشرت لمدارس النيل بشبرا»، قالت فيه: «أقامت مدارس النيل بشبرا حفلتها التمثيلية السنوية الخامسة يوم الخميس الماضى فمثلت بها رواية «الجزاء» من تأليف عباس أفندي زيدان (الحاج يوسف)، وحسين أفندي عرابي سكرتير الجمعية الصحية المصرية».

(رئيس المحكمة)، وإسماعيل أفندي شلبي (مستشار عين)، وجمعة أفندي عبد الجواد (مستشار يسار)، وعبد جابر الحيفي (المحامي)، وجندي صادق أفندي عبد وقد مثل دور (لويس الحادي عشر)».

وبعد عامين علمنا - من الوثائق الرقابية - أن طالبات تحدثت الدوريات عن الأنشطة المسرحية لمدارس النيل مدرسة النيل الابتدائية بشبرا مثلوا مسرحية «الضريرة»! حيث وجدنا خطاباً من سكرتير الجمعية الصحية، جاء موضوعاً بعنوان «الحفلة التمثيلية السنوية الخامسة فيه الآتي: حضرة صاحب السعادة مدير الأمن العام، نتشرف بأن نرسل لسعادتكم مع هذا عدد ٣ نسخ من رواية «الضريرة»، التي ستقوم بتمثيلها طالبات مدرسة النيل الابتدائية بشبرا بدار الأوبرا الملكية في مساء أفندي الخرادلي، وإخراج محمد أفندي توفيق، وقام يوم ١٨ أبريل سنة ١٩٣٤ كدعاية صحية لعيد الطفل،

#### مدرسة متفرجة

الحليم أفندي الشعراوي (وكيل نيابة)، ومحمد أفندي من طرائف المقالات التي وجدتها، مقالة موقعة من «مدرسة متفرجة»! وواضح أنها خجلت من ذكر اسمها، السلام العناني رئيس فرقة التمثيل مدرسة شبرا الثانوية، وهذا أمر طبيعي في هذا الزمن! لكن الأهم أنها شاهدت العرض وكتبت عنه مقالة ونشرتها باسم مستعار في مجلة الصباح في يونية ١٩٣٢، تحت عنوان «الحفلة التمثيلية لإعانة الضريرات مدرسة المعلمات الراقية بشبرا»، جاء فيها: «أقامت مدرسة المعلمات الأولية بشبرا بجيناكليس - [وجيناكليس حارة متفرعة من شارع الترعة البولاقية] - يوم الأربعاء والخميس والجمعة الموافق ١١، ١٢، ١٣ مايو فافتتحت الحفلة بنشيد مدرسي ألقته بعض التلميذات الضريرات بصوت حنون، ثم قامت بعض المعلمات والتلميذات بتمثيل رواية «تاجر البندقية»، بأدوارها: عبد المنعم أفندي على (الباشا)، ومحمد أفندي الذي ستحييه الجمعية الصحية المصرية. رجاء التكرم وقام بأدوارها: الآنسة عائشة الغمري (شيلوك) فحازت مصطفى الحداد (ضياء)، ومحمد أفندي عبد المنعم بالتصديق عليها، وتفضلوا يا صاحب السعادة بقبول الإعجاب، والآنسة فتحية عزت (بسانيو) فنجحت فيه، حتاتة (قدري)، ويوسف أفندي أحمد (سعيد)، وعباس أسمى احتراماتي. [توقيع] «الدكتور أحمد محمد كمال» وكانت مثال الرجولة الحقة. والآنسة كاميليا (بورشيا) فأدت دورها على الوجه الأكمل. فقط أخذنا عليها

انخفاض صوتها في بعض المواقف. وأما التلميذات فقد أبدعن جميعاً، نخص بالذكر منهن فاطمة السيد (جراشيانو)، فأبدعت كل الإبداع، وبدور الخواجة (أنطونيو) فأجادت، ونفيسة شعراوى (لورانزو) فنجحت فيه، وتخلل الفصول بعض منلوجات ألقيت من بعض التلميذات، وبالإجمال فقد كانت الحفلة تستحق كل إعجاب، وذلك بفضل القائمات بشأن هذه الجمعية، وعلى رأسهن السيدة المهذبة الفاضلة سنية هانم عزمى المفتشة بوزارة المعارف. [توقيع] «مدرسة متفرجة»».

#### مدرسة كلية شبرا

بدأت الدوريات الفنية تهتم بأنشطة مدرسة كلية شبرا المسرحية في عام ١٩٣٢، حيث قامت مجلة «الصباح» بشر كلمة بعنوان «في كلية شبرا الثانوية»، قالت فيها: «أحيت مدارس كلية شبرا الثانوية للبنات حفلتها السنوية مساء الخميس ١١ أغسطس، فبدأت الحفلة بأناشيد ومثّل تلميذات الكلية رواية «في سبيل الوطن» تأليف محمود الناصح أفندى، وتلحين أبو العلا أفندى درويش. وقد نجح الجميع في أدوارهن خصوصاً الآنسات اللواتي قمن بأدوار: عصمت بك، وطاهر، والضابط اليوناني، وفابروز، وبديعة، وخالدة، وجميل، ولطيفة، وشريف». وبعد خمس سنوات نشر أحد الطلاب في جريدة «أبو الهول» كلمة عنوانها «مدرسة كلية شبرا للبنات»، قال فيها: «كنت ممن حضروا حفلة مدرسة كلية شبرا للبنات، وقد أعجبت كل الإعجاب بالبرنامج، وفي مقدمته «ملاك وشيطان» التي مثلها التلميذات. ثم مثلت فرقة محمود الناصح رواية «دكتور الهنا» فنجحت نجاحاً باهراً. كما أن صالح أفندي عجاج في دور «عنتر الجزار» كان لا بأس به، وكذلك إسماعيل محمد في دور «بلبوص البربري»، وفريد فهمي في دور «الخياطة». [توقيع] «فخري بشارة .. طالب مدرسة الصناعات الميكانيكية»».

وبعد عامين - وتحديداً في عام ١٩٣٩ - نشر ممثل وملحن كلمة في جريدة «أبو الهول» عنوانها «بين هواة التمثيل»، قال فيها: «قرأت في مجلة «الصباح» كلمة بإمضاء «الفريد ديمتري» بمناسبة إقامة حفلة مدرسته السنوية «كلية شبرا للبنات». وقد حرضه محمود الناصح أفندي، لأن ينسب إليه تأليف جميع البرنامج، والحقيقة غير ذلك، فإن الرواية الأولى هي «البرنسيس» التي أسماها «الغني والفقير»، والثانية «الحانوق» التي أسماها «اللي ما يشتري يتفرج». والمعروف للعالم أجمع بأن الروايتين للأستاذ الريحاني. وأما الأناشيد فمأخوذة من صالات الإسكندرية. فإذن أين مؤلفات «الخايب» مع العلم بأن الحفلة كانت على عاتقي وزميلي أحمد أفندي الخياط. [توقيع] «صالح عجاج ممثل بالحفلة»، «أحمد الخياط ملحن الحفلة».

وفي عام ١٩٤٠ وجدنا آخر أخبار المدرسة - وفي الوقت نفسه، ما وجدناه كان رداً على الكلمة السابقة - عندما محمود الناصع

نشر صاحبها كلمة في جريدة «الأمة»، قال فيها تحت عنوان «مدارس كلية شبرا الابتدائية»: «أحيت مدارس كلية شبرا الابتدائية للبنات حفلتها السنوية يوم الخميس الماضى، وجميع البرنامج من تأليف محمود الناصح [توقيع] «الفريد ديتري»».

#### عروض لمدارس أخرى

في يناير ١٩٣٣ حدثتنا جريدة «أبو الهول» عن «الحفلة التمثيلية السنوية لمدرسة الصلاح بشبرا»، قائلة: أقامت مدرسة الصلاح الابتدائية حفلتها التمثيلية السنوية يوم الخميس الماضي، فافتتحت بكلمة من حضرة رمزي أفندي فهمي ناظر المدرسة، وتهنئة عيد رأس السنة بالفرنسية من تلميذات المدرسة، وقطعة «الذئب» من تلاميذ المدرسة. وألقيت عدة منولوجات من أحمد أفندي أمين شكري، وصلاح محمد على، والآنسة اعتدال محمد، ومرجريت يوسف. وكانت الحفلة قاصرة على أولياء أمور الطلبة والطالبات، وحضرها بعض نظار المدارس

وفي فبراير ١٩٣٣ أخبرتنا جريدة «أبو الهول» بحفلة مشروع القرش، قائلة: «أقيمت مساء الخميس الماضي حفلة تمثيلية على مسرح الرمسيوم بمدارس فؤاد الأول بشبرا، خُصص إيرادها لمشروع القرش، ونحن نشكر الفرقة على تطوعها لإحياء هذه الحفلة، وقد أجاد حضرات الأفندية فهمي عبد الجواد في دور «نفوسة»، وإدوارد أفندي في دور «عفيفي»، ولا يفوتنا أن نشكر على صفحات الصباح حضرات أعضاء الأوركستر برئاسة أحمد أفندي رمزي، الذي شنف أسماع حضرات مشرفي الحفلة. وقد تبرع لمشروع القرش في هذه الحفلة



حضرة المربى الفاضل ناظر مدارس رقى المعارف بمبلغ ثلاثة جنيهات مصرية للمشروع، مما زادنا تقدير غيرته الوطنية».

وفي فبراير ١٩٣٣ أيضاً أخبرتنا جريدة «أبو الهول» عن «حفلة مدرسة دار الإخلاص بشبرا»، قائلة: «أقيمت في مساء الخميس قبل الماضي حفلة تمثيلية من بعض هواة التمثيل مدرسة دار الإخلاص بشبرا بأرض الطويل، فافتتحت الحفلة بالسلام الملكي من أوركستر الأمير فاروق برئاسة فؤاد أفندي حلمي، وسكرتارية إسماعيل رفعت. والذي قلل من قيمة الحفلة سوء المعاملة التي لاقاها بعض المتفرجين من ناظرة المدرسة، وسوء النظام حتى اضطر الأوركستر إلى الانسحاب في الساعة التاسعة مساء قبل انتهاء التمثيل. [توقيع] «متفرج»».

وفي يونية ١٩٣٣ نشر «رأفت الجندي خريج المعلمين العليا» في مجلة «الأمة» خبراً بعنوان «الحفلة التمثيلية السنوية لمدرسة دار الفتوح الأدبية»، قال فيها: كنت ممن شاهدوا الحفلة السنوية لمدرسة دار الفتوح الأدبية الخيرية بشبرا مساء الخميس الماضي، وسررت جداً من نظام الحفلة. وقد كانت تحت رعاية صاحب السعادة محمد عبد الخالق مدكور باشا، فافتتحت الحفلة بآى الذكر الحكيم وألقيت كلمة الافتتاح، ثم كلمة المدرسة من قلادة أفندي يعقوب. وبعد أناشيد ومحاورات من الطلبة والطالبات، قامت «فرقة زهرة التمثيل» بتمثيل رواية «البادي أظلم» تأليف سيد أفندي خميس. وقام بأهم أدوارها الأفندية: على صادق، ومحمد على الشافعي، وصالح محمد السيد، وفؤاد الفيومي، ونبيه سليمان، وصالح عجاج، وإسماعيل محمد، وإحسان شوقي. وقد أظهر الجميع مقدرة وكفاءة في التمثيل. وختمت الحفلة برواية «البربري» تأليف على أفندي صادق، وكان يشرف على النظام الأستاذ عبد الفتاح حمودة ناظر المدرسة. [توقيع] «رأفت الجندي خريج المعلمين العليا».

وضمن الوثائق الرقابية المؤرخة في يوليو ١٩٣٣، وجدنا أوراقاً تتعلق مسرحية «المتهم البريء» تأليف محمود علي نصر، والتي عُرضت على مسرح مدرسة مصر الحديثة بشبرا، تحت رعاية ناظرها سليم فؤاد. وتحكى هذه المسرحية أن «أمين ويوسف صديقان حميمان يريد الأول أن ينتقم من الثاني لاعتدائه على شرفه في شخص زوجته، فيقتله مع خادمه عثمان، ويقبض البوليس على عبد الحى صديق يوسف باعتباره أنه القاتل لمصادفة وجوده في مكان الجريمة، ويحكم عليه بالإعدام. وعند الشروع في تنفيذ هذا الحكم يتقدم أمين القاتل الحقيقي ويعترف بالجريمة فيحكم ببراءة عبد الحى ويطلق

#### مسرحية همم الرجال

وثائق مؤرخة في ديسمبر ١٩٣٣ عن مسرحية «همم الرجال» تأليف «عطا الله يوسف»، تم تمثيلها في المدرسة



خطاب الجمعية الصحية بخصوص مسرحية الضريرة

الحديثة بشارع خورشيد بشبرا. والمسرحية تدور - كما

جاء في الأوراق نصاً - حول «وديع أفندي ناظر مدرسة

بالسودان منذ سبع سنين. يرغب في العودة إلى مصر

ليعمل في الأعمال الحرة وفتح مدرسة بعد أن أقتصد

مبلغ ١٠٠ جنيهاً، فيعود إلى مصر ولكن يضيع منه مبلغ

٨٠ جنيهاً كان قد وضعهم في شنطة ولا يبقى معه إلا

مبلغ ٢٠ جنيهاً. ولكنه لا ييأس ويقدم على فتح مدرسة

أهلية وتشجعه على ذلك زوجته جوليا، وتم فتح المدرسة

ولكن عدد التلاميذ لا يكفى مصاريف المدرسة، وانكسر

عليه أجرة المنزل شهرين، وصاحب البيت يطالب بإلحاح

دون جبر. ويجئ إليه عبده شقيقه ويطلب منه قفل

المدرسة نظراً لأن المدرسة لا تحصّل حتى مصاريفها

فأصبح مديوناً، ولكن وديع أفندى يرفض هذا الرأى

ويطلب من أخيه أن يساعده، ولكن أخيه يرفض لأن

ماهيته يا دوب تكفي العيال. ويطلب منه أن يدبر

نفسه بنفسه، ويجئ المحضر لأنه تكلف بالحجز على

جميع ما في المدرسة نظراً لتأخره في سداد أجرة ثلاثة

أفندي يرفض ظناً منه أن فهمى جاء ليقدم له مساعدة. ويلتحق بالعمل ممثلاً بمسرح الكسار، ويراه شقيقه عبده وهو يمثل مسرح الكسار ويقول في نفسه إن أخاه لم يدفعه لاحتراف المهنة سوى الحاجة الشديدة، ويندم على عدم مساعدة شقيقه عند الحاجة، ويفكر في حيلة لمساعدته دون أن يعلم. وعندما ينزل ابنه صبري ليلعب الكرة بالشارع يرمى له المحفظة دون أن يراه ويجد الولد المحفظة ويجري بها إلى أبيه ويفتحها فيجد بها مبلغ ٣٠ جنيهاً، ولكن والده يؤنبه ويقول له إياك أن تكون خطفتها، أو سرقتها، ولكن الولد يحلف لأبيه أنه وجدها عندما كان يلعب الكرة. ويطيب خاطره والده ويحضر ورقة ويكتب بها إعلان عن المحفظة ويرسل الولد بالورقة إلى جريدة الأهرام لعمل الإعلان. وأثناء خروج الولد يجد بائع اللوتارية ويلح عليه بشراء ورقة فيشترى منه ورقة عِبلغ خمسة جنيهات، ولكن ينسى أخذ باقى ال٢٠ جنيهاً من البائع فيبكى كيف سيتصرف في عمل الإعلان وليس معه نقود فيخرج والده ويجده يبكى وواقفة معه سعاد أشهر لصاحب البيت. ويفكر في العمل ممثل. وأثناء ابنة عمه عبده، ويلمح معه ورقة اللوتارية فيأخذها تفكيره يدخل عليه صديقه فهمي ويعلمه أن معه مبلغ منه - ويرسل سعاد بالإعلان إلى الجريدة وأثناء خروجها ٣٠ جنيهاً ويريدها وديعة عند وديع أفندي أمانة لمدة يجدها أبيها ويأخذ منها الإعلان وهزقه وثاني يوم يشتري ستة شهور لأنه ليس في احتياج لها حالياً. ولكن وديع جريدة الأهرام ولم يجد بها الإعلان ويقرأ اليانصيب

ادارة عموم الأمن العام لنارة المطبوعات حضرة صاحب السعد عافظ عام الشرف بأن أرسل مع هذا تسخة من رواية \_\_\_\_ العاري بتاريخ مد / 4 سة ١٩٢٤ شارو مدور ل اللا فالأمل التنبيمه بحفظها للاشراف على التمثيل بقشضاها مع مراعاة ما حذف ومراقبة عدم الفائه أو تشبله . وتفضلوا سحو تكم يقبول قائق الاحترام ما 

الترخيص بمسرحية الضريرة

فيجد أن النمرة كسبت مبلغ ٤٠٠ جنيهاً ويذهب لصرف المبلغ ويعلم أن أخيه هو الذي ألقى بحافظة النقود أمام ابنه دون أن يراه فتتحسن أحواله وينجح مشروعه».

ومن الوثائق نعلم أن مؤلف المسرحية هو « عطا الله يوسف» ناظر المدرسة الحديثة بشارع خورشيد بشبرا، لذلك الرقيب قال في تقريره: «... والرأى أن الرواية مكتوبة بلغة عامية وكان الأجدر - وهي موضوعة ليمثلها طلبة مدرسة - أن تكون مكتوبة باللغة العربية ولا بأس من تمثيلها».

ومن الوثائق الرقابية المؤرخة في عام ١٩٣٦، وثائق مسرحية «الملك الديمقراطي»، وموضوعها يدور «حول ملك صالح أخلص لشعبه، كما أحبه الشعب. يعامل وزراءه وقواده وخدمه معاملة حسنة، وكان هذا الملك مجتمعاً مع رجال دولته، وتأجل الاجتماع إلى اليوم التالي وبينما هو في مكتبه بعد خروج الوزراء رأى شبحاً ولما استنطقه قال له: إنه المال. فيخبره الملك إنه ليس بحاجة إليه. ثم جاءه شيخ آخر وقال له بأنه الحظ، فقال له الملك سوف أوعدك بأني سأناديك عند الحاجة وانصرف، ثم دخل شيخ آخر وقال له إنه الشرف فيطلب منه الملك أن لا يفارق شعبه». هذه المسرحية تم قثيلها في مدرسة ولي العهد بشارع القصابجي بجوار جامع الخازندار بشبرا.